
Uczniowie-misjonarze 

Program duszpasterski  
Kościoła katolickiego w Polsce  

na rok 2025/2026

Zeszyt teologicznopastoralny





Uczniowie-misjonarze

Program duszpasterski  
Kościoła katolickiego w Polsce  

na rok 2025/2026

Zeszyt teologicznopastoralny

Opole 2025

Komisja Duszpasterstwa  
Konferencji Episkopatu Polski



Redaktorzy Programu duszpasterskiego  
Kościoła katolickiego w Polsce  

na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze”:
bp Waldemar Musioł

ks. Paweł Chyla
ks. Roman Chromy

ks. Krystian Piechaczek

 Korekta:
Józef Chudalla

Fotografia na okładce:
© nuttapongmohock02 (depositphotos.com)

Redakcja techniczna, skład, projekt okładki:
Przemysław Biliczak – Wydawnictwo Studio IMPRESO

ISBN 978-83-7342-909-3 (Zeszyt)
ISBN 978-83-7342-914-7 (Kolekcja) 

 Wydawca:
Komisja Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu Polski

Druk:
Wydawnictwo i Drukarnia Świętego Krzyża w Opolu



Spis treści

Bp dr hab. Andrzej Czaja
Wprowadzenie – Elementarz chrześcijańskiej formacji.  
Uczniowie-misjonarze   . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 7

Bp mgr-lic. Waldemar Musioł
Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026  
„Uczniowie-misjonarze” – motto, cele i zadania  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 17

Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski
Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 26

Dr Magdalena Jóźwik, ks. dr Grzegorz Strzelczyk
Formacja chrześcijańska – próba syntezy  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 40

Ks. dr Krzysztof Wons SDS
Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce.  
Pytanie o istotę i projekt formacji  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 48

Ks. dr Piotr Kot
Formacja biblijna w Kościele w Polsce  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 66

Bp dr hab. Rudolf Pierskała
Mistagogia liturgii posoborowej  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 80

Dr Ewa Porada
Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła.  
Formacja osób świeckich  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 99

Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL
Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach 
formacji w Kościele  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 116

Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk
Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie  . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 145



6 ﻿

Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab
Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce.  
Wyzwania, szanse i strategie na przyszłość  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 161

O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW
Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 174

Ks. Piotr Lorek SDB
Troska o ochronę dzieci i młodzieży – przesłanie Ewangelii, 
wymagający obowiązek i realna szansa  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 188

Bp dr Adam Wodarczyk
Aktualność „pedagogii nowego człowieka”  
Czcigodnego Sługi Bożego ks. Franciszka Blachnickiego (1921–1987) 
wobec współczesnych wyzwań pastoralnych  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 201

Aneksy  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 225

Franciszek 
Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja 
Dokument końcowy  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 225

Ks. prof. dr hab. Maciej Ostrowski 
Duszpasterstwo polskie w obliczu napływu migrantów 
i uciekinierów  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 231

dr Ewa Porada 
Informacje o materiałach dla rodzin  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  	 238



Wprowadzenie 

Elementarz chrześcijańskiej formacji. 
Uczniowie-misjonarze

Bp dr hab. Andrzej Czaja
Przewodniczący Komisji Duszpasterstwa KEP

 Chociaż do uroczystości Objawienia Pańskiego w 2026 r. będziemy jesz-
cze przeżywać Rok Jubileuszowy pod hasłem „Pielgrzymi nadziei”, w I Nie-
dzielę Adwentu 2025 r. rozpocznie się nowy rok kościelny. Zgodnie z wolą 
Konferencji Episkopatu Polski wiodącym tematem nowego roku duszpa-
sterskiego 2025/2026 będzie formacja chrześcijańska, bez której nie ma 
rozwoju życia chrześcijańskiego i odnowy Kościoła. 

W ostatnich latach temat formacji ciągle pojawiał się i powracał na 
zebraniach plenarnych Konferencji Episkopatu Polski. Na spotkaniach 
Komisji Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu Polski i Sekretariatu tej 
Komisji z dyrektorami wydziałów duszpasterskich była mowa o koniecz-
ności wychowania do współodpowiedzialności za Kościół, o potrzebie 
formowania pasterzy i wiernych do współuczestniczenia w życiu i misji 
Kościoła. Najczęściej mówiliśmy o potrzebie rzetelnej formacji duchowej 
wiernych celem rozwoju ich osobowej relacji z Bogiem, o nieodzowno-
ści solidnej katechezy o Kościele i o konieczności krzewienia duchowo-
ści komunii, do czego wzywał już św. Jan Paweł II w liście apostolskim 
Novo millennio ineunte.

Temat formacji w Kościele wybrzmiewał też w referatach i ciągle wracał 
w wymianie myśli podczas II Kongresu Teologii Praktycznej (Licheń, 19–21 
września 2023 r.) pt. „Parafia jutra. Razem odnawiajmy nasze parafie”. 
Mówiono o potrzebie formacji biblijnej, formacji do liturgii i przez litur-



8 Bp dr hab. Andrzej Czaja

gię, o formacji do ewangelizacji, do osobowej relacji z Bogiem, o nowym 
modelu formacji prezbiterów, o stałej formacji rodziny chrześcijań-
skiej, o nowych formach katechumenatu i katechezie dorosłych, o for-
macji świeckich liderów wspólnot i o formacji we wspólnotach i grupach  
parafialnych.

Zasadność podjęcia tematu formacji chrześcijańskiej ujawnia się też 
w perspektywie koniecznej dziś odnowy Kościoła. Biorąc pod uwagę papie-
skie ukierunkowanie tego dzieła: „Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, 
uczestnictwo, misja”, projektowaliśmy kolejne programy duszpasterskie 
w ostatnich latach. Po zwróceniu uwagi na communio (w roku duszpaster-
skim pod hasłem: „Wierzę w Kościół Chrystusowy”) i participatio (w roku 
duszpasterskim: „Uczestniczę we wspólnocie Kościoła”), w Roku Jubileu-
szowym – podejmując papieski zamysł o konieczności podsycenia nadziei 
w naszym życiu, aby nadzieją promieniować w świecie i być jej znakiem – 
zwróciliśmy uwagę na misyjny wymiar chrześcijańskiej egzystencji (mis-
sio). Temat formacji chrześcijańskiej jawi się zaś jakby na przedłużeniu 
powyższych wskazań ku odnowie Kościoła. Jeśli bowiem, jak w począt-
kach swoich, ma się bardziej urzeczywistniać jako komunia uświęcenia, 
braterstwa, otwarta i służebna, potrzeba uformowania wszystkich wier-
nych do synodalnego sposobu życia i funkcjonowania. 

Zwracali na to uwagę uczestnicy Synodu o synodalności. Wymowny 
zapis znajdujemy w 59. numerze Instrumentum laboris na październi-
kową sesję Synodu w 2023 r.: „Formacja jest niezbędnym środkiem, 
aby synodalny sposób postępowania stał się duszpasterskim modelem 
życia i działania Kościoła. Potrzebujemy całościowej formacji, zarówno 
początkowej, jak i ciągłej, dla wszystkich członków Ludu Bożego. Żaden 
ochrzczony nie może czuć się wykluczony z tego zobowiązania i dlatego 
konieczne jest ułożenie odpowiednich propozycji formacyjnych w syno-
dalnym sposobie postępowania skierowanym do wszystkich wiernych. 
(…). Promowanie kultury synodalności zakłada (…) wyraźniejsze i bar-
dziej stanowcze ukierunkowanie na formację do życia w komunii, misji  
i uczestnictwie. Formacja do duchowości synodalnej jest sercem odnowy 
Kościoła”. 

Papież Franciszek podkreśla również potrzebę solidnej formacji litur-
gicznej, bez której, jak mówił Romano Guardini, „reformy rytu i tekstu 
niewiele pomogą” (por. List apostolski Desiderio desideravi, nr 34). Chodzi 
o formację do liturgii (upowszechnianie w przystępny sposób teologii litur-
gii) i formację przez liturgię (nabożny i aktywny udział w jej celebracji). 



9Wprowadzenie 

W przygotowanym programie duszpasterskim Kościoła w Polsce bie-
rzemy pod uwagę formację chrześcijańską rozumianą integralnie i wielo-
wymiarowo. Jej źródłem jest poznanie tajemnicy Chrystusa i egzystencjalne 
zaangażowanie w Jego osobę, które nadaje życiu nową perspektywę, a tym 
samym decydujące ukierunkowanie (por. Benedykt XVI, encyklika Deus 
Caritas est, nr 1), i motywuje, mobilizuje człowieka do podejmowania kolej-
nych etapów duchowego rozwoju, aby jak najbardziej upodobnić się do 
Chrystusa (por. Desiderio desideravi, nr 41).

W Biblii pojęcie „formacja” oznacza wychowanie, nauczanie, przy-
gotowanie, ale także akt stwórczy, działanie Boga zmierzające do ufor-
mowania człowieka na obraz Boży i Jego podobieństwo. Człowiek jest 
bowiem wezwany do osiągnięcia doskonałości zamierzonej przez Boga 
i to jest celem naszej formacji. A ponieważ cel ten najpełniej i najdosko-
nalej został zrealizowany w Chrystusie, dlatego formacja w rozumieniu 
biblijno-teologicznym oznacza dążenie do doskonałości przez naślado-
wanie Chrystusa.

Mówiąc o formacji chrześcijańskiej, mamy więc na myśli proces naszego 
stopniowego doskonalenia się, czy – jak mawiał Tertulian – stawania się, 
bo się nie rodzimy, lecz stajemy chrześcijanami. Chodzi o proces, który 
obejmuje całego człowieka (jego intelekt, serce – rozumiane jako ośrodek 
przeżyć, podejmowania decyzji – i ciało), proces wielowymiarowy, służący 
ochrzczonemu w realizacji powszechnego powołania do świętości i dosko-
nałości: do upodobnienia się do Chrystusa i zjednoczenia z Bogiem. 

W procesie tym wyodrębnia się najczęściej trzy etapy. Najpierw ma 
miejsce działanie ewangelizacyjne, która doprowadza człowieka do oso-
bowego spotkania z Jezusem i podjęcia decyzji, że chcę z Nim pójść dalej 
przez życie, by On moje życie zmieniał, kształtował. Drugi etap to budo-
wanie więzi z Jezusem przez uczenie się słuchania słowa Bożego, uczenie 
się modlitwy, regularnego korzystania ze świętych sakramentów, poprzez 
poznawanie Kościoła i uczenie się życia we wspólnocie wiary, wdraża-
nie w życie moralności chrześcijańskiej i rozeznawanie powołania. Nato-
miast trzeci etap znamionuje upodabnianie się coraz bardziej do Jezusa 
w Jego oddaniu i posłuszeństwie Ojcu, w ofiarnej miłości bliźniego. Będąc 
bowiem w żywej relacji z Jezusem, chcę Go naśladować w swoim postę-
powaniu i w posłudze.

Cały ten proces rozwoju tożsamości chrześcijańskiej obejmuje także 
nasze wzrastanie w człowieczeństwie i społecznym środowisku. Istotną 
rolę pełni w tym procesie dom, rodzina, parafia i środowisko, w którym 



10 Bp dr hab. Andrzej Czaja

chrześcijanin żyje i funkcjonuje. Nade wszystko jednak sam człowiek 
musi świadomie podejmować trud rozeznawania woli Bożej i pracy nad 
sobą w zakresie kształtowania swego charakteru, osobowości i cnotliwego 
życia. Zakłada to ciągłe nawracanie się do Boga, kształtowanie prawego 
sumienia, dzieło pokuty – rozumianej jako rugowanie z życia tego wszyst-
kiego, co człowieka oddziela od Boga, i ascezy, czyli ćwiczenie i prakty-
kowanie dobra, posługi miłości na bazie wyrzeczenia i umartwienia.

Źródło wszystkiego trzeba widzieć w Boskim obdarowaniu nas nowym 
życiem i Chrystusowym wezwaniu uczniów do wzrastania w wierze. Zda-
niem Franciszka jest ono wyraźnie zawarte w Jego nakazie misyjnym, gdy 
zobowiązuje apostołów: „Uczcie [narody] zachowywać wszystko, co wam 
przykazałem (Mt 28,20)” (Evangelii gaudium [dalej: EG], nr 160). Dlatego 
pierwsze przepowiadanie powinno otwierać drogę formacji i dojrzewa-
nia. „Każdy człowiek potrzebuje coraz bardziej Chrystusa i ewangeliza-
cja nie powinna dopuścić do tego, aby ktoś się zadowolił czymś małym. 
Trzeba stale podejmować trud wzrastania w wierze, aby móc powiedzieć 
w pełni: «Teraz zaś już nie ja żyję, lecz żyje we mnie Chrystus» (Ga 2,20)” 
(EG 160). Nie można więc poprzestać na formacji doktrynalnej. Trzeba 
podążać drogą „zachowywania” tego, co Pan wskazał jako odpowiedź 
na Jego miłość, czyli realizować przykazanie miłości wzajemnej (por. 
J 15,12). Przy tym nie możemy zapomnieć, że naszą drogę odpowiedzi 
i wzrastania zawsze poprzedza Boży dar, łaska chrztu udzielonego w imię 
Trójcy Przenajświętszej (zob. Mt 28,19). Papież stwierdza: „Przybranie na 
dzieci, jakie Ojciec ofiaruje bezinteresownie, oraz inicjatywa daru Jego 
łaski (por. Ef 2,8-9; 1 Kor 4,7) są warunkiem i stwarzają możliwość tego 
stałego uświęcania, które podoba się Bogu i przynosi Mu chwałę. Chodzi 
o to, byśmy pozwolili przemieniać się w Chrystusie dla stopniowego życia 
«według Ducha» (Rz 8,5)” (EG 162).

Biorąc pod uwagę merytoryczną zawartość, formacja chrześcijańska 
opiera się na Piśmie Świętym i nauczaniu Kościoła. Do jej najbardziej pod-
stawowych wymiarów należy życie słowem Bożym i bogate życie sakra-
mentalne (w tym zwłaszcza częsta Eucharystia i regularna spowiedź), 
a w pogłębieniu własnej formacji pomagają: kierownictwo duchowe, lek-
tura duchowa, rekolekcje i dni skupienia. U podstaw wszystkiego jest 
jednak wychowanie i katecheza, w której fundamentalną rolę odgrywa 
kerygmat, czyli pierwsze, najbardziej podstawowe orędzie o miłosier-
dziu Boga: „Jezus Chrystus cię kocha, dał swoje życie, aby cię zbawić, 
a teraz jest żywy u twego boku codziennie, aby cię oświecić, umocnić 



11Wprowadzenie 

i wyzwolić” (EG 164). Orędzie to jest trynitarne. Stwierdza Franciszek: 
„Jest ogniem Ducha udzielającego się pod postacią języków i budzi w nas 
wiarę w Jezusa Chrystusa, który przez swą śmierć i zmartwychwstanie 
objawia nam i komunikuje nieskończone miłosierdzie Ojca” (EG 164). 
I wyjaśnia dalej: „Gdy mówimy, że to orędzie jest «pierwsze», nie oznacza 
to, że jest na początku, a potem się o nim zapomina, albo zastępuje się je 
innymi treściami, które je przewyższają. Jest pierwszym w sensie jakoś-
ciowym, ponieważ jest głównym orędziem, tym, do którego trzeba stale 
powracać i słuchać na różne sposoby i które trzeba stale głosić podczas 
katechezy w tej czy innej formie, na wszystkich jej etapach i chwilach” 
(EG 164). Można powiedzieć, że „cała formacja chrześcijańska jest przede 
wszystkim pogłębieniem kerygmy, która przybiera coraz większą i coraz 
lepszą postać, nie przestaje nigdy oświecać zaangażowania katechetycz-
nego i która pozwala zrozumieć odpowiednio znaczenie jakiegokolwiek 
tematu poruszanego w katechezie. Jest orędziem odpowiadającym na prag-
nienie nieskończoności, drzemiące w każdym ludzkim sercu” (EG 165). 

Skuteczność tak rozumianej formacji, dostosowanej do poziomu i dyna-
miki wiary danej osoby, domaga się zaangażowania całej osoby: jej serca, 
umysłu, woli, jej życia uczuciowego i poprowadzenia jej do „spotkania 
z Bogiem żywym” (por. Lumen fidei, nr 40). Nie może w tym zabraknąć 
chrześcijańskiej mistagogii, czyli wtajemniczenia w życie Chrystusa i Koś-
cioła, poprzez wdrażanie ochrzczonych w życie sakramentalne, umożli-
wiające doświadczenie Boga, przez inicjację w życie modlitwy i liturgię 
Kościoła. Pomocą może też być czerpanie z pobożności ludowej. Zawarta 
w niej siła ewangelizacyjna może pomóc zwłaszcza rodzinie chrześcijań-
skiej w kształtowaniu życia modlitwy, w przekazywaniu wiary i wycho-
waniu religijnym młodego pokolenia.

Papież Franciszek mówi też o „drodze piękna”. W Evangelii gaudium 
(nr 167) stwierdza: „Głosić Chrystusa znaczy ukazać, że wierzyć w Niego 
i naśladować Go jest nie tylko rzeczą prawdziwą i sprawiedliwą, ale także 
piękną, zdolną napełnić życie nowym blaskiem i głęboką radością, nawet 
pośród trudnych doświadczeń. W tej perspektywie wszystkie formy auten-
tycznego piękna mogą być uznane za drogę prowadzącą do spotkania 
z Panem Jezusem. [Warto zadbać] o przywrócenie szacunku dla piękna, 
by móc dotrzeć do ludzkiego serca i by w nim zajaśniała prawda oraz 
dobroć Zmartwychwstałego. (…) Należy sobie życzyć, aby każdy Kościół 
partykularny promował posługiwanie się sztuką w swoim dziele ewan-
gelizacyjnym, nawiązując do bogactwa przeszłości, ale także do szerokiej 



12 Bp dr hab. Andrzej Czaja

gamy jej licznych aktualnych form w celu przekazywania wiary w nowym 
«języku przypowieści». Trzeba mieć odwagę do znajdowania nowych zna-
ków, nowych symboli, nowych sposobów przekazywania Słowa, nowych 
form piękna pojawiających się w różnych kręgach kulturowych, łącznie 
z niekonwencjonalnymi formami piękna, które mogą być mało znaczące 
dla ewangelizatorów, ale stały się szczególnie atrakcyjne dla innych”.

W ostatnim czasie, w związku z Synodem o synodalności i w nawiąza-
niu do wskazanego kierunku odnowy Kościoła, szczególnie wiele mówi się 
o formacji do życia i zaangażowania we wspólnocie Kościoła. We wspo-
mnianym Instrumentum laboris na październikową sesję Synodu w 2023 r. 
stwierdzono: „Instytucje i struktury nie wystarczą, aby uczynić Kościół 
synodalnym: konieczna jest kultura i duchowość synodalna, ożywiana 
pragnieniem nawrócenia i podtrzymywana przez odpowiednią forma-
cję. (…) Potrzeba formacji nie ogranicza się do aktualizacji treści, ale ma 
integralny zakres, wpływając na wszystkie zdolności i dyspozycje osoby: 
orientację misyjną, zdolność do nawiązywania relacji i budowania wspól-
noty, gotowość do duchowego słuchania i znajomość rozeznawania osobi-
stego i wspólnotowego, cierpliwość, wytrwałość i parezję”.

W Relatio finalis XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu 
Biskupów „Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja” 
mowa jest o formacji do synodalnego życia i funkcjonowania „Ludu ucz-
niów misyjnych”. Zagadnieniu formacji poświęcono w nim całą część V, 
pt.: Tak i Ja was posyłam. Formacja ludu uczniów-misjonarzy. Za podsta-
wowe w tym dziele uznaje się naśladowanie Chrystusa, kontemplowanie 
Go w modlitwie i dostrzeganie w ubogich. Podkreśla się, że choć for-
macja uczniów-misjonarzy rozpoczyna się od inicjacji chrześcijańskiej 
i w niej jest zakorzeniona, „bycie uczniami-misjonarzami Pana nie jest 
celem osiągniętym raz na zawsze. Oznacza ciągłe nawracanie się, wzra-
stanie w miłości do «miary wielkości według Pełni Chrystusa» (Ef 4,13) 
i otwartość na dary Ducha Świętego potrzebne do żywego i radosnego 
świadectwa wiary”. Dlatego potrzeba formacji integralnej, ciągłej, ale też 
wspólnotowej, ponieważ „jej celem nie jest jedynie przyswajanie wiedzy 
teoretycznej, lecz rozwijanie umiejętności otwartości i spotkania, dzie-
lenia się i współpracy, wspólnej refleksji i rozeznawania oraz teologicz-
nego odczytywania konkretnych doświadczeń” (Relatio finalis, nr 143). 
Potrzeba też odpowiednich i kompetentnych formatorów, którzy swoim 
życiem potwierdzają to, co przekazują słowami. Tylko wówczas forma-
cja może być twórcza i przemieniająca. Może się dokonywać w różnych 



13Wprowadzenie 

środowiskach, którymi dysponuje Kościół, w czym istotną rolę mogą  
pełnić katechiści. 

Bardzo ważne słowa zapisano w 147. numerze Relatio finalis: „Wspólna 
formacja synodalna wszystkich ochrzczonych stanowi horyzont, w któ-
rym pojmuje się i praktykuje specyficzną formację konieczną dla poszcze-
gólnych posług i różnych form życia. Aby tak się stało, formacja ta musi 
być realizowana jako wymiana darów pomiędzy różnymi powołaniami 
(komunia), w perspektywie służby do wypełnienia (misja) oraz w stylu 
zaangażowania i wychowania do zróżnicowanej współodpowiedzialności 
(uczestnictwo). Ten postulat, który wyłonił się z mocą podczas procesu 
synodalnego, często wiąże się z koniecznością trudnej zmiany mentalno-
ści i z odnowionym podejściem do środowisk i procesów formacyjnych. 
Przede wszystkim jednak zakłada gotowość wewnętrzną do ubogacenia 
się przez spotkanie z braćmi i siostrami w wierze, co wymaga przezwy-
ciężenia uprzedzeń i stronniczych poglądów”.

Ojcowie synodalni zwracają też uwagę na wyjątkowe znaczenie kate-
chezy w procesie formacyjnym. Ich zdaniem powinna stawać się coraz 
bardziej „wychodząca” i nastawiona na zewnętrz. Chodzi o to, by wspól-
noty uczniów-misjonarzy realizowały ją w duchu miłosierdzia, starając się 
zbliżać do doświadczeń każdego człowieka, docierając do peryferii egzy-
stencjalnych. Biorąc pod uwagę skalę zjawisk migracyjnych, ważne jest, 
aby katecheza sprzyjała wzajemnemu poznaniu między Kościołami kra-
jów pochodzenia i krajów przyjmujących (por. tamże, nr 143). 

W realizacji formacji Ludu Bożego trzeba uwzględnić wpływ środowi-
ska cyfrowego na procesy uczenia się, zdolność koncentracji, postrzega-
nie siebie i świata oraz budowanie relacji międzyludzkich. Mamy tu do 
czynienia z nowym polem misyjnym, a równocześnie z nową możliwoś-
cią krzewienia świadectwa Kościoła we współczesnej kulturze. Bardzo 
ważnym zadaniem jest też zaprowadzanie w środowiskach kościelnych 
kultury ochrony osób małoletnich i bezbronnych w postaci należytego 
reagowania, odpowiedzialnego wspierania i wielorakiej profilaktyki. Gdy 
chodzi o treści formacyjne do szerszego rozpowszechniania celem budo-
wania bardziej sprawiedliwego i braterskiego świata, wskazano na zagad-
nienia związane z nauką społeczną Kościoła, z zaangażowaniem na rzecz 
pokoju i sprawiedliwości, a także troską o wspólny dom, dialog między-
kulturowy i międzyreligijny.

Zatem podejmując temat formacji chrześcijańskiej, postawimy pierw-
sze kroki na drodze recepcji wskazań Synodu o synodalności. Zasadni-



14 Bp dr hab. Andrzej Czaja

czym celem przygotowanego programu na rok duszpasterski 2025/2026 
jest jednak zmobilizowanie i wsparcie Kościoła w Polsce do pobudzenia 
i rozwoju dzieła wielorakiej formacji wszystkich wiernych. Domaga się 
tego nie tylko aktualna sytuacja kryzysu wiary, życia i funkcjonowania 
Kościoła, lecz nade wszystko wola Boża względem nas, wierzących, byśmy 
byli święci i nieskalani przed Jego obliczem (por. Ef 1,3) oraz Jego prag-
nienie zbawienia wszystkich ludzi i tego, by wszyscy doszli do poznania 
prawdy (por. 1 Tm 2,4n). Chodzi o to, że zadaniem nas wszystkich – osób 
świeckich, konsekrowanych i duchownych – jest realizacja powszech-
nego powołania do świętości i doskonałości oraz zbawcza misja Kościoła, 
czyli przyprowadzanie człowieka do Boga. Jedno i drugie wymaga naszej 
stałej troski o żywą więź z Bogiem i wielkiego naszego zaangażowania 
w dzieło uświęcenia i apostolatu. Tymczasem w aktualnej rzeczywisto-
ści Kościoła w Polsce ciągle ujawniają się zaniedbania w tym wzglę-
dzie. Mamy do czynienia z dziwnym praktykowaniem religii bez wiary 
w Boga, coraz słabszym korzystaniem ze świętych sakramentów, z bra-
kiem życia słowem Pana i Jego przykazaniami, uleganiem światowemu 
modelowi życia, coraz słabszą identyfikacją z Kościołem, instytucjonali-
zacją życia parafialnego, słabą aktywnością ewangelizacyjną, deficytem 
wyrazistego świadectwa, a nawet wielkimi zgorszeniami. Dlatego pilnie 
potrzeba solidnej formacji duchowej we wszelkich wymiarach chrześci-
jańskiego życia i posłannictwa.

Tytuł przygotowanego programu: „Uczniowie-misjonarze” nawiązuje 
do wspomnianego wyżej tytułu ostatniej części Relatio finalis rzymskiego 
synodu zakończonego w 2024 r. U podstaw jest papieskie używanie tego 
zwrotu wyraźnie po to, by uświadomić i pamiętać, że nie można być ucz-
niem Chrystusa bez dawania o Nim świadectwa, a równocześnie nie da 
się być misjonarzem Chrystusa bez stałego czerpania ze szkoły Chrystusa. 
Stąd, podobnie jak myśl przewodnia Jubileuszu 2025 „Pielgrzymi nadziei”, 
również hasło programu duszpasterskiego „Uczniowie-misjonarze” przy-
pomina ważny aspekt tożsamości chrześcijanina i jego misję, że jako dzieci 
Boże jesteśmy Chrystusowymi uczniami i zarazem misjonarzami, ale też 
to, że uczniem-misjonarzem Chrystusa trzeba się ciągle stawać. Tym bar-
dziej aktualnie, wobec trudnych uwarunkowań i wezwań, które ujawniają 
się dziś w życiu osobistym, rodzinnym i parafialnym, powinniśmy zadbać 
o lepszą jakość bycia uczniem-misjonarzem Chrystusa, by być bardziej 
wiernym, gorliwym i zaangażowanym w dzieło wzrostu i stawania się na 
miarę naszego Pana i Mistrza. Domaga się to życia Jego słowem, przeży-



15Wprowadzenie 

wania Jego obecności, czerpania z niej, naśladowania Go we wszystkim, 
by trwać w zjednoczeniu z Nim i przedłużać Jego zbawcze posłannictwo.

Mając tego świadomość, twórcy programu wyraźnie sugerują dusz-
pasterzom i wiernym, by w centrum całego procesu formacyjnego było 
działanie na rzecz kształtowania i rozwoju osobowej więzi z Jezusem. 
Słuszność i aktualność tego formacyjnego fundamentu stale się ujawnia we 
wszelkich analizach aktualnej sytuacji Kościoła, rodziny chrześcijańskiej 
i życia wiernych. To jest klucz do wzrastania i rozwoju nowego człowieka 
ku wyżynom nieba i na miarę oczekiwań Boga. Jeśli w sercu chrześcija-
nina jest żywa wiara, to spogląda na życie w świetle objawionej prawdy, 
nie trzeba go motywować do korzystania z Bożej łaskawości, żyje miłością 
Boga, w Nim pokłada nadzieję, inaczej widzi sens swego życia, wszelkiego 
cierpienia i znoju, pragnie być uczniem Chrystusa i Jego apostołem. 

W tej perspektywie ujawnia się znaczenie kerygmatu w procesie for-
macyjnym. Na nim trzeba oprzeć odnowę chrześcijańskiej egzysten-
cji i przepowiadanie Kościoła. Powinni to zobaczyć i uznać zwłaszcza 
wszyscy duszpasterze i katechizujący. Zgodnie z podpowiedzią papieża 
Franciszka trzeba zadbać o to, „żeby [przepowiadanie] wyrażało zbaw-
czą miłość Boga uprzednią w stosunku do moralnych i religijnych zobo-
wiązań; żeby nie narzucało prawdy i odwoływało się do wolności; żeby 
miało pewne cechy radości, bodźca, żywotności i harmonijnej pełni nie 
sprowadzającej przepowiadania do kilku doktryn, czasem bardziej filo-
zoficznych niż ewangelicznych. Domaga się to od ewangelizatora niektó-
rych postaw, pomagających lepiej przyjąć orędzie: bliskości, otwarcia na 
dialog, cierpliwości, serdecznego przyjęcia, które nie potępia” (EG 165).

U podstaw przygotowanego projektu jest świadomość wielu aktu-
alnych wyzwań i potrzeb, a nade wszystko świadomość konieczności 
zmiany mentalnej pasterzy i wiernych w kierunku rozwoju zażyłej rela-
cji z Bogiem oraz współodpowiedzialności za Kościół i współdziałania we 
wszystkim na rzecz budowania Królestwa Bożego w świecie. Stąd przed 
Kościołem w Polsce stoją dwa wielkie zadania: kształtowanie osobowej 
więzi z Bogiem w sercach wiernych (formacja wiary) i krzewienie ducho-
wości komunii (formacja do życia w komunii, współuczestnictwie i misji). 
By dzieło podjąć i realizować, trzeba upowszechnienia formacji do słucha-
nia słowa Bożego i życia tym słowem, a także rozwoju mistagogii sakra-
mentalnej i formacji liturgicznej (do liturgii i przez liturgię), co zakłada 
udoskonalenie formacji kapłańskiej i seminaryjnej oraz formację odpo-
wiednich formatorów spośród wiernych świeckich. Wymogiem chwili 



16 Bp dr hab. Andrzej Czaja

jest też przywrócenie i rozwinięcie katechizacji parafialnej (także dla 
małżonków, rodziców i seniorów), a mając na względzie potrzebę wpro-
wadzania w życie różnorakich posług, przygotowanie stosownej forma-
cji dla kandydatów. 

Wskazane wyżej kwestie i związane z ich wykładnią treści prezen-
tują materiały zamieszczone w niniejszym zeszycie. Znajdziemy tu także 
refleksję na temat potrzeby zróżnicowania i dowartościowania forma-
cji duchowej młodego pokolenia, większego zaangażowania w nią kapła-
nów, rodziców i wspólnoty parafialnej. Mowa jest również o formacji 
wiernych do zaangażowania społecznego i w zakresie ochrony małolet-
nich i bezbronnych. Jest też zaprezentowany maryjny wymiar formacji 
chrześcijańskiej. 

Pozostałe zeszyty są pomyślane jako pomoc w upowszechnianiu zamy-
słu i treści przygotowanego programu. Mają służyć ich przybliżaniu, apli-
kacji i asymilacji w parafiach, w konkretnych grupach i wspólnotach, 
w rodzinach. Dlatego bardzo zachęcam do lektury poszczególnych zeszy-
tów i korzystania z materiałów w nich zawartych. 

Bardzo dziękuję wszystkim autorom za przygotowane teksty i za ich 
udział we wcześniejszych spotkaniach. Dziękuję odpowiedzialnym za 
przygotowanie poszczególnych zeszytów, a sekretariatowi za organizo-
wanie spotkań i czuwanie nad całością. Dziękuję też tym, którzy przygo-
towali internetową formę materiałów dla rodzin.

Oby rok duszpasterski 2025/2026 przeżywany pod hasłem „Uczniowie-
-misjonarze” przyniósł jak najwięcej dobrego owocu na różnych pozio-
mach formacji we wspólnocie Kościoła w Polsce. Obyśmy obudzili w sobie 
świadomość, że będąc od dnia chrztu uczniem i zarazem misjonarzem 
Chrystusa, trzeba coraz bardziej stawać się podobnym do Niego, umiło-
wanego Syna Ojca.



17Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze”...

Program duszpasterski Kościoła w Polsce  
na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze” —  

motto, cele i zadania

Bp mgr-lic. Waldemar Musioł
Sekretarz Komisji Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu Polski

I. Motto programu duszpasterskiego 

Kontekstem czasowym realizowanych od kilku lat w Kościele w Polsce 
programów duszpasterskich jest Synod o synodalności, stanowiący odpo-
wiedź papieża Franciszka na potrzebę podjęcia dzieła odnowy Kościoła. 
Na każdym z etapów procesu synodalnego konsekwentnie podnoszono 
kwestię, iż ta odnowa domaga się wszechstronnej i integralnej formacji 
wszystkich wiernych Kościoła – duchownych, osób konsekrowanych i świe-
ckich – do życia w komunii, misji i uczestnictwie, przy czym ma być ona 
realizowana jako wymiana darów pomiędzy różnymi powołaniami (por. 
Instrumentum laboris na październikową sesję synodu w 2023 w Rzymie [dalej: 
Instrumentum laboris], nr 59; Dokument końcowy XVI Zwyczajnego Zgroma-
dzenia Synodu Biskupów [dalej: Dokument końcowy], nr 147). Mając to na 
uwadze, Komisja Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu Polski, po przy-
gotowaniu trzech programów duszpasterskich nawiązujących bezpośred-
nio do tytułu XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów 
„Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja” (programu 
„Wierzę w Kościół Chrystusowy”, który koncentrował się wokół tematyki 
communio; programu „Uczestniczę we wspólnocie Kościoła” wskazującego 
na konieczność participatio oraz programu nawiązującego do Roku Jubi-
leuszowego 2025 „Pielgrzymi nadziei”, który uwzględniał jubileuszowe 
zaproszenie papieża Franciszka skierowane do wiernych, by byli znakami 
nadziei dla człowieka i świata, a więc zaproszenie do missio), na rok dusz-
pasterski 2025/2026 proponuje podjąć temat formacji. 



18 Bp mgr-lic. Waldemar Musioł

Refleksje wokół tego zagadnienia i konkretne zadania z nich wynikające 
mają stanowić odpowiedź Kościoła w Polsce na jedną z konkluzji dotych-
czasowego procesu synodalnego, w myśl której, „aby święty lud Boży mógł 
świadczyć o radości Ewangelii i wzrastać w realizowaniu synodalności, 
potrzebuje odpowiedniej formacji” (Dokument końcowy, nr 141). Nowy pro-
gram duszpasterski jest także pochodną refleksji podejmowanej w minio-
nych latach przez różne środowiska Kościoła w Polsce (m.in. zebrania 
plenarne Konferencji Episkopatu Polski, II Kongres Teologii Praktycznej 
„Parafia jutra”), która – wobec postępującej laicyzacji społeczeństwa naszej 
Ojczyzny, wobec kryzysów tożsamości kapłańskiej wielu duchownych skut-
kujących zgorszeniami oraz wobec coraz większych trudności z określeniem 
własnej religijnej tożsamości wielu wiernych – zgodnie uznaje potrzebę rze-
telnej formacji duchowej, mającej na celu rozwój osobistej relacji wiernych 
z Bogiem, pogłębienie przez nich rozumienia i doświadczenia wspólnoty 
wiary oraz obudzenia gotowości do odważniejszego świadczenia o niej. 

Motto programu duszpasterskiego „Uczniowie-misjonarze” i niżej 
zaprezentowane cele nawiązują do cz. V Dokumentu końcowego: Tak i Ja was 
posyłam, noszącej podtytuł: Formacja ludu uczniów-misjonarzy i w całości 
poświęconej formacji chrześcijańskiej. Użyta przez papieża Franciszka, 
m.in. w adhortacji Evangelii gaudium, formuła „uczeń-misjonarz” jest 
wezwaniem wszystkich ochrzczonych do udziału w misji Kościoła i wska-
zuje na nierozerwalny związek między wyznawaniem wiary a dawaniem 
jej świadectwa. Uczniem Jezusa jest ten, kto na drodze formacji (rozpo-
czętej od inicjacji chrześcijańskiej), przez stałe wzrastanie w miłości, oso-
biście Go spotkał, doświadczył Jego bliskości i na tyle poważnie żyje Jego 
słowem, że owa bliskość nabiera wymiaru egzystencjalnego i daje udział 
w doświadczeniu Piotra i Jana, którzy po zmartwychwstaniu Chrystusa 
wyznali przed Sanhedrynem: „My nie możemy nie mówić tego, cośmy 
widzieli i słyszeli” (Dz 4,20). Użycie w motcie liczby mnogiej papieskiej for-
muły „uczeń-misjonarz” jest też nawiązaniem do hasła i swoistą kontynu-
acją poprzedniego programu duszpasterskiego: „Pielgrzymi nadziei”. 

II. Cele programu duszpasterskiego 
„Uczniowie-misjonarze”

Główny cel nowego programu duszpasterskiego stanowi ukazanie for-
macji chrześcijańskiej wszystkich wiernych (duchownych, osób konse-



19Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze”...

krowanych i wiernych świeckich) jako koniecznego warunku odnowy 
Kościoła, będącego wspólnotą wzrostu ku dojrzałości w zjednoczeniu 
(communio) człowieka z Bogiem i z ludźmi. 

Formacja chrześcijańska ma się dokonywać na drodze uczniostwa, które 
oznacza nie tylko pobieranie nauki (przyjmowanie Słowa), ale naśladowa-
nie Chrystusa, kontemplowanie Go w modlitwie i dostrzeganie w drugim 
człowieku, co ma prowadzić do coraz większej zażyłości z Jezusem oraz do 
dojrzałości (radykalizmu) w wierze przeżywanej osobiście i we wspólnocie 
z innymi. Konsekwencją zaś coraz większego upodobnienia się człowieka 
(ucznia) do Chrystusa i przylgnięcia do Niego (pokładanej w Nim ufności) 
na drodze autoformacji i przy wsparciu środowiska duchowego wzrostu 
ma być doskonalenie się w nim tożsamości misjonarza-ewangelizatora.

Wskazując na wartość formacji chrześcijańskiej, nowy program dusz-
pasterski wyznacza Kościołowi w Polsce kilka celów szczegółowych:

–	 przypomnienie podstawowych zasad formacji chrześcijańskiej, 
m.in. tego, że powinna być ona: integralna, czyli uwzględniająca 
wszystkie wymiary osoby (intelektualny, emocjonalny, relacyjny 
i duchowy); stała, a więc – choć rozpoczyna się od inicjacji chrześ-
cijańskiej i jest w niej zakorzeniona – oznaczająca ciągłe nawra-
canie się, wzrastanie w miłości „do miary wielkości według pełni 
Chrystusa” (Ef 4,13); wspólnotowa, co oznacza, że w Kościele nikt 
nie jest jedynie biernym odbiorcą formacji, ale wszyscy jesteśmy 
aktywnymi jej uczestnikami i mamy coś do ofiarowania innym (por. 
Dokument końcowy, nr 143);

–	 pobudzenie różnych środowisk obecnych w Kościele do podjęcia 
bądź odważniejszego kontynuowania formacji uczniów-misjonarzy 
(rodziny, małe wspólnoty, parafie, stowarzyszenia kościelne, semi-
naria, wspólnoty zakonne, instytucje akademickie, miejsca posługi-
wania i pracy z osobami wykluczonymi, z doświadczeniami misyjnymi 
i wolontariatu), z uwzględnieniem specyfiki każdego ze środowisk 
oraz takich czynników, jak zdolność pojmowania czy stopień 
zaangażowania we wspólnocie (por. Dokument końcowy, nr 144);

–	 podkreślenie konieczności odważnego zaangażowania Kościoła 
w  przygotowanie odpowiednich formatorów (formację forma-
torów), ze szczególnym uwzględnieniem: formacji kandydatów do 
posługi święceń (formacja seminaryjna), formacji stałej biskupów 
i kapłanów, formacji wiernych świeckich do poszczególnych posług 
i form życia w Kościele, przy jednoczesnym założeniu, że formacja 



20 Bp mgr-lic. Waldemar Musioł

ta musi być realizowana synodalnie, a więc jako wymiana darów 
pomiędzy różnymi powołaniami (komunia), w perspektywie służby 
do zrealizowania (misja) oraz w stylu zaangażowania i wychowania 
do zróżnicowanej współodpowiedzialności (por. Dokument końcowy, 
nr 147);

–	 uwzględnienie niektórych specyficznych obszarów i  tematów 
w formacji Ludu Bożego, na które zwrócił uwagę proces synodalny, 
a które są częścią misji ewangelizacyjnej (m.in.: zaangażowanie na 
rzecz ochrony życia i praw człowieka, postrzeganie świata i budo-
wanie międzyludzkich relacji, uwzględnienie wpływu środowiska 
cyfrowego na uczenie się, promocja kultury ochrony, by środo-
wiska kościelne były miejscami bezpiecznymi dla osób małoletnich 
i bezbronnych, formacja do zaangażowania społeczno-politycznego 
na rzecz sprawiedliwości i pokoju, wychowanie do troski o wspólny 
dom w duchu ekologii integralnej, kwestie związane z dialogiem 
międzykulturowym i międzyreligijnym). 

III. Zadania wynikające z programu duszpasterskiego 
„Uczniowie-misjonarze” i propozycje ich realizacji 

Dla tak zdefiniowanych celów autorzy nowego programu duszpaster-
skiego Kościoła w Polsce określili – według używanego w ostatnich pro-
gramach klucza środowisk zaproszonych do ich realizacji, czyli diecezji, 
parafii i rodziny – propozycje zadań. Wśród adresatów tego zaprosze-
nia, analogicznie do diecezji, są także zgromadzenia zakonne i insty-
tuty życia konsekrowanego, a paralelnie do parafii i rodziny – wspólnoty 
i ruchy religijne.

Propozycje zadań do zrealizowania w diecezji: 
–	 wykorzystywanie różnych środków i  podejmowanie inicjatyw 

służących temu, by Kościół lokalny i różne przestrzenie jego dusz-
pasterskiego oddziaływania (fizyczne i medialne) czynić środo-
wiskiem formacyjnym, a więc przestrzenią wspólnego (biskupa, 
kapłanów, osób życia konsekrowanego i wiernych) umacniania 
więzi z Bogiem i doświadczania bratersko-siostrzanej wspólnoty. 
W podejmowanych działaniach priorytetowo należy traktować 
wspólne trwanie na modlitwie i celebrowanie liturgii, słuchanie 



21Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze”...

i rozważanie Słowa Bożego, solidną katechezę, rozwijanie struktur 
i szukanie sposobów, dzięki którym możliwe będzie dzielenie odpo-
wiedzialności za wspólnotę Kościoła lokalnego;

–	 solidna diagnoza aktualnie podejmowanych procesów formacyjnych 
i sposobu funkcjonowania środowisk formacyjnych w Kościele 
lokalnym, zainicjowana przez biskupa diecezjalnego i polegająca 
m.in. na konfrontacji dotychczasowych praktyk wyznaczających 
kierunki formacyjne z aktualnym nauczaniem Kościoła oraz na 
synodalnym wysłuchaniu opinii gremiów doradczych, doświadczeń 
autorów i adresatów dotychczasowych inicjatyw formacyjnych oraz 
potrzeb i oczekiwań jednych i drugich; 

–	 podjęcie konkretnych działań mających na celu weryfikację i opty-
malizację – na podstawie osiągnięć naukowych, umiejętności 
czytania znaków czasu i doświadczeń synodalnych – metod i ścieżek 
formacyjnych realizowanych w diecezjalnych instytucjach, dusz-
pasterstwach stanowych/specjalistycznych oraz ruchach i stowa-
rzyszeniach o zasięgu ponadparafialnym; 

–	 powołanie interdyscyplinarnych zespołów do opracowania 
wytycznych i wdrożenia lub optymalizacji stałej formacji kapłań-
skiej, formacji do różnych posług w Kościele, stałej formacji osób 
już ustanowionych w posługach oraz diecezjalnych i parafialnych 
gremiów doradczych, przede wszystkim rad duszpasterskich i ekono-
micznych; 

–	 korzystanie z istniejącej i przygotowanie nowej (realizowanej także 
poza diecezją, w cenionych ośrodkach studiów i formacji) oferty 
doskonalenia intelektualnego, podnoszenia kompetencji osób 
odpowiedzialnych za formację duchową wiernych (duszpasterzy, 
ojców i kierowników duchownych, rekolekcjonistów, duszpasterzy 
stanowych);

–	 przygotowanie oferty i promocja inicjatyw, wydarzeń, ośrodków 
proponujących wiernym autoformację realizowaną indywidualnie 
i wspólnotowo (sanktuaria, miejsca towarzyszenia duchowego, domy 
rekolekcyjne, oratoria, szkoły biblijne, stałe konfesjonały, a w nich 
możliwość dni skupienia, rekolekcji indywidualnych i wspólno-
towych/tematycznych, obcowania ze Słowem Bożym, korzystania 
z sakramentu pokuty czy kierownictwa duchowego, odbycia piel-
grzymki itd.);



22 Bp mgr-lic. Waldemar Musioł

–	 przygotowanie i wdrażanie – w oparciu o kościelne dyrektywy – 
katechezy parafialnej dla dzieci, młodzieży i dorosłych jako jednego 
z podstawowych narzędzi formacyjnych;

–	 weryfikacja diecezjalnych dokumentów i wytycznych dotyczących 
form i treści przygotowania do sakramentów inicjacji chrześci-
jańskiej dzieci i rodziców (na ile wpisują się one w chrześcijańską 
formację stałą i spełniają warunek integralności i wspólnotowości);

–	 troska o piękno liturgii w diecezjach oraz organizowanie przez 
diecezję różnych form wsparcia parafii i duszpasterzy w celebro-
waniu liturgii sprawowanej w parafiach (Diecezjalne Zespoły Litur-
giczne, kursy dla osób współodpowiedzialnych za liturgię, formacja 
stała osób posługujących w kościołach i zakrystiach).

Niezwykle istotnym i najbardziej dostępnym środowiskiem formacyj-
nym w Kościele dla wielu ludzi wierzących pozostaje nadal parafia. W 11. 
punkcie Instrukcji Nawrócenie duszpasterskie wspólnoty parafialnej w służ-
bie misji ewangelizacyjnej Kościoła (dalej: Instrukcja Nawrócenie duszpaster-
skie wspólnoty parafialnej) wydanej przez Kongregację ds. Duchowieństwa 
w 2020 r. czytamy m.in., iż „parafia jest wezwana do tego, aby zgodnie 
z wymaganiami czasu dostosować swoją posługę do potrzeb wiernych 
i historycznych przemian. Potrzebny jest odnowiony dynamizm, który 
pozwoliłby na nowo odkryć powołanie każdego ochrzczonego do bycia 
uczniem Jezusa i misjonarzem Ewangelii, w świetle dokumentów Soboru 
Watykańskiego II i późniejszego Magisterium”. Cechą charakterystyczną 
parafii jest jej zakorzenienie tam, gdzie wszyscy żyją na co dzień. Choć 
– z uwagi na różnorodność potrzeb jej mieszkańców oraz ograniczone 
możliwości zespołów duszpasterskich – coraz trudniej zamknąć ją w prze-
strzeni geograficznej, dla wielu jest nadal środowiskiem, w którym każdy 
wyraża swoje życie poprzez relacje, wzajemną służbę i dawne tradycje. 
Stanowi w ten sposób „egzystencjalne terytorium”, na którym rozgrywają 
się wyzwania Kościoła pośród społeczności (por. Instrukcja Nawrócenie 
duszpasterskie wspólnoty parafialnej, nr 16).

Nowy pogram duszpasterski, analogicznie do propozycji skierowanych 
do diecezji, sugeruje parafii, będącej nadal podstawowym środowiskiem 
wzrostu i dojrzewania w komunii z Bogiem i ludźmi między sobą, reali-
zację m.in. następujących zadań:

–	 wykorzystywanie różnych środków i  podejmowanie inicjatyw 
służących temu, by parafie czynić środowiskiem formacyjnym, 
a więc przestrzenią wspólnego (duszpasterzy i wiernych) umacniania 



23Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze”...

więzi z Bogiem i doświadczania bratersko-siostrzanej wspólnoty; 
w podejmowanych działaniach priorytetowo należy traktować: 
wspólne trwanie na modlitwie i celebrowanie liturgii, słuchanie 
i rozważanie Słowa Bożego, solidną katechezę, szukanie sposobów 
i rozwijanie struktur, dzięki którym możliwe będzie dzielenie odpo-
wiedzialności ze wspólnotą Kościoła lokalnego, uważność na ubogich 
i działalność charytatywną;

–	 troska o piękno sprawowanej liturgii, by mistagogia liturgiczna stała 
się podstawowym i codziennym wymiarem parafialnego wycho-
wania chrześcijańskiego, służącego doprowadzeniu człowieka do 
osobowego spotkania z Bogiem obecnym i działającym w sposób 
szczególny w liturgii Kościoła. Tak pojęta troska wymaga nie tylko 
należytej postawy i szacunku do rubryk celebransa, ale szerokiego 
zaangażowania wiernych świeckich w przygotowanie i „współce-
lebrowanie” liturgii, a do tego potrzeba m.in. pracy Parafialnych 
Zespołów Liturgicznych, formacji i doskonalenia nadzwyczajnych 
szafarzy Komunii św., lektorów, ceremoniarzy, ministrantów oraz 
wielu innych działań formacyjnych; 

–	 głoszenie i  rozważanie Słowa Bożego w  różnych formach (od 
codziennych homilii i katechez inspirowanych Słowem Bożym, 
przez organizowanie Kręgów Biblijnych, po rekolekcje i spotkania 
w duchu lectio divina i inne), by mogło ono dotrzeć do każdego 
w sposób odpowiadający jego sytuacji życiowej; 

–	 wdrażanie nowych programów katechezy parafialnej dla dzieci, 
młodzieży i dorosłych, zorientowanych nie tylko na przekaz treści 
dogmatycznych czy praktyczne przygotowanie do sakramentów, ale 
uwzględniających głoszenie kerygmatu i wprowadzenie w mista-
gogię chrześcijańską;

–	 stwarzanie wiernym parafialnych i pozaparafialnych przestrzeni 
i możliwości do indywidualnej i wspólnotowej autoformacji (stała 
i regularna możliwość skorzystania z sakramentu pokuty, propo-
zycja kierownictwa duchowego, dostęp do ofert indywidualnych 
i wspólnotowych rekolekcji i dni skupienia itd.);

–	 troska o regularność, stałość i atrakcyjność inicjatyw formacyjnych 
proponowanych w ramach grup i wspólnot parafialnych;

–	 konsekwentne czynienie parafii miejscem bezpiecznym i przy-
jaznym dla dzieci i młodzieży przez wprowadzanie standardów 
ochrony małoletnich i postrzeganie ich nie jako blokera dla duszpa-



24 Bp mgr-lic. Waldemar Musioł

sterstwa, ale sposobu na zachowanie wysokich standardów i budo-
wanie/odbudowanie zaufania;

–	 wykorzystanie mediów parafialnych do upowszechniania treści 
formacyjnych oraz informowania i  relacjonowania przebiegu 
dobrych inicjatyw.

Pierwszorzędnym i aktywnym podmiotem wychowania religijnego 
i formacji chrześcijańskiej pozostaje rodzina. Traktowanie rodziny jako 
Kościoła domowego określa Sobór Watykański II słowami: „Z małżeń-
stwa wywodzi się rodzina, w której rodzą się nowi członkowie społeczno-
ści ludzkiej i stają się dzięki łasce Ducha Świętego przez chrzest dziećmi 
Bożymi, aby Lud Boży trwał poprzez wieki. W tym niejako domowym Koś-
ciele rodzice słowem i przykładem powinni być dla swoich dzieci pierw-
szymi zwiastunami wiary” (KK 11). Realizując program duszpasterski 
poświęcony formacji chrześcijańskiej, należy w tym procesie wyraźnie 
zauważyć i docenić wartość rodziny oraz – w obliczu kryzysów i wyzwań, 
z jakimi mierzy się dzisiaj wiele rodzin chrześcijańskich – wesprzeć jej 
wysiłki wychowawcze. Autorzy programu duszpasterskiego proponują, 
aby to wsparcie w diecezjach i parafiach okazać m.in. poprzez: 

–	 docenianie rodzin (w przepowiadaniu, propozycjach duszpaster-
skich i szeroko pojętej kościelnej narracji) jako podstawowego środo-
wiska zapewniającego integralną i wspólnotową formację; 

–	 organizowanie spotkań modlitewnych, dni skupienia i  innych 
spotkań formacyjnych dla narzeczonych, małżonków i rodziców, 
a także dla małżonków w kryzysie i osób żyjących w związkach 
niesakramentalnych (w wymiarze ponadparafialnym, z uwagi na 
konieczność uniknięcia jakichkolwiek form stygmatyzacji);

–	 promowanie ruchów i stowarzyszeń zrzeszających małżeństwa 
i rodziców (o zasięgu parafialnym i ponadparafialnym);

–	 zapraszanie rodziców kandydatów do I Komunii św. i sakramentu 
bierzmowania do aktywnego udziału w  przygotowaniu dzieci 
i młodzieży do tych sakramentów (wspólne spotkania, liturgie, 
wolontariat);

–	 organizowanie okolicznościowych spotkań z ekspertami i świadkami 
wiary wspierających rodziców w wysiłkach wychowawczych oraz 
w ich zmaganiu się z wyzwaniami procesu dojrzewania dzieci 
i młodzieży oraz przekazu wiary;



25Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 „Uczniowie-misjonarze”...

–	 inicjowanie wydarzeń modlitewnych i integracyjnych wspierających 
budowanie dobrych relacji międzypokoleniowych (Dzień Dziadka 
i Babci, Dzień Dziecka, Dzień Matki i Dzień Ojca).

Traktując rodzinę jako jeden z istotnych podmiotów realizujących pro-
gram duszpasterski Kościoła w Polsce, jego autorzy liczą na współudział 
rodziców i dziadków w realizacji zamierzonych celów m.in. poprzez:

–	 podtrzymywanie tradycji rodzinnej modlitwy, np. przy stole 
i modlitwy wieczornej;

–	 troskę o czytelne świadectwo wiary rodziców wobec dzieci, m.in. 
przez wspólny udział w  Eucharystii, wspólne (uwzględniające 
wymiar religijny) celebrowanie ważnych dla rodziny wydarzeń 
i rocznic, pielgrzymowanie i udział w wydarzeniach o charakterze 
religijno-kulturalnym;

–	 gorliwy udział i współpracę z duszpasterzami w procesie przygoto-
wania dzieci i młodzieży do sakramentów świętych, zwłaszcza do 
I Komunii św. i do bierzmowania; 

–	 korzystanie z ofert formacyjnych adresowanych do rodzin, do 
osób starszych (m.in. rodziców dorosłych dzieci, teściów) oraz do 
dzieci i młodzieży w ramach duszpasterstw diecezjalnych lub para-
fialnych; 

–	 rodzinną katechezę/niedzielną refleksję nad Słowem Bożym (m.in. 
w oparciu o materiały przygotowane przez zespół autorów współpra-
cujących z Komisją Duszpasterstwa Konferencji Episkopatu Polski);

–	 podejmowanie wspólnych, rodzinnych inicjatyw podtrzymujących 
międzypokoleniowe relacje i dobrą komunikację w rodzinie;

–	 uważność na potrzeby innych, wspólne ich rozpoznawanie i zaspo-
kajanie dla budzenia w młodym pokoleniu postaw prospołecznych 
oraz współodpowiedzialności za przyszłość Kościoła i świata w duchu 
braterstwa i gotowości do daru z siebie dla innych;

–	 współpracę z duszpasterzami mającą na celu czynienie parafii 
miejscem bezpiecznym i przyjaznym dla dzieci i młodzieży przez 
wprowadzanie standardów ochrony małoletnich.



26 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

W kontekście aktualnie przeżywanego Zwyczajnego Jubileuszu Roku 
2025 pod hasłem: „Pielgrzymi nadziei” warto przypomnieć, że prorok 
naszych czasów – św. Jan Paweł II ponad 20 lat temu w adhortacji Ecclesia 
in Europa (28 VI 2003, dalej: EiE) dokonał trafnej diagnozy stanu ducha 
Starego Kontynentu i stwierdził, że trawi go choroba horyzontalizmu1. 
Przejawia się ona m.in. w zajęciu postawy, która skupia się wyłącznie 
na doczesnych, materialnych aspektach życia, z pominięciem wymiaru 
duchowego i transcendentnego (por. EiE 34). Ograniczenie perspektywy 
egzystencji jedynie po „horyzont”, a więc do tego, co pozostaje zmysłowo 
dostrzegalne – bez odniesienia do jakkolwiek rozumianej Transcenden-
cji, a tym bardziej do Boga w Trójcy Osób, którego objawia Jezus Chrystus, 
który jest „źródłem nadziei dla Europy” (jak głosi podtytuł dokumentu), 
jest w istocie utratą nadziei.

Jednym z wielu wymienionych przez papieża fatalnych dla społe-
czeństwa europejskiego skutków utraty nadziei jest atomizacja życia 
społecznego i eklezjalnego. Papież zauważa, że „jesteśmy świadkami roz-
powszechnionej fragmentaryzacji egzystencji; dominuje poczucie osa-
motnienia; mnożą się podziały i kontrasty. Wśród innych przejawów tego 
stanu rzeczy w dzisiejszej sytuacji w Europie zauważa się niebezpieczne 
zjawisko kryzysów rodzinnych i słabości samej koncepcji rodziny, prze-
ciągające się i powracające konflikty etniczne, odradzanie się pewnych 
postaw rasistowskich, a nawet napięcia międzyreligijne, egocentryzm 
izolujący jednostki i grupy od innych, narastanie powszechnej obojętno-
ści etycznej oraz gorączkowe zabieganie o własne interesy i przywileje. 
Wielu ludzi obawia się, że trwająca obecnie globalizacja, zamiast prowa-

1  Szerzej na ten temat zob. M. Chmielewski, Duchowość a horyzontalizm społeczeństwa 
europejskiego, „Soter. Journal of Religious Sciences” (2006), nr 17, s. 19–26; tenże, Ufność 
w Boże miłosierdzie odpowiedzią na chorobę horyzontalizmu, „Duchowość w Polsce” 16 
(2014), s. 165–175.



27Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

dzić ku większej jedności rodzaju ludzkiego, pójdzie za logiką, która spy-
cha najsłabszych na margines i zwiększa liczbę ubogich na ziemi” (EiE 
8). Ponadto coraz powszechniejszym zjawiskiem staje się indywidualizm. 
To oznacza coraz mniej przejawów solidarności międzyludzkiej. Choć 
wielu ludzi cieszy się z zaspokojenia ich potrzeb materialnych, to jednak 
„czują się oni bardziej osamotnieni, pozostawieni samym sobie, pozba-
wieni uczuciowego oparcia” (EiE 8).

Jako autentyczny prorok, św. Jan Paweł II nie poprzestaje na diagnozie 
sytuacji Europy na początku trzeciego tysiąclecia, ale wskazuje i podej-
muje działania na rzecz zmiany tego stanu rzeczy. Podobnie jak w swoich 
wystąpieniach na forum Parlamentu Europejskiego czy w przemówieniach 
adresowanych do rządzących krajami europejskimi2, papież w zakończe-
niu adhortacji Ecclesia in Europa napomina i wzywa do pójścia za Chrystu-
sem, który jest źródłem nadziei: 

„Nie lękaj się! Ewangelia nie jest ci przeciwna, ale jest po twojej stro-
nie. Przemawia za tym stwierdzenie, że chrześcijańska inspiracja może 
przemienić zbiorowość polityczną, kulturową i gospodarczą we wspól-
notę, w której wszyscy Europejczycy czuliby się jak we własnym domu 
i tworzyliby rodzinę narodów, która mogłaby być owocnym natchnie-
niem dla innych regionów świata.

Bądź ufna! W Ewangelii, którą jest Jezus, znajdziesz mocną i trwałą 
nadzieję, której pragniesz. Jest to nadzieja oparta na zwycięstwie Chry-
stusa nad grzechem i śmiercią. Chce On, by to zwycięstwo stało się twoim, 
dla twojego zbawienia i twojej radości.

Bądź pewna! Ewangelia nadziei nie zawodzi! W zmiennych kolejach 
wczorajszej i dzisiejszej historii jest światłem, które rozjaśnia i wyzna-
cza twoją drogę; jest mocą, która podtrzymuje cię w próbach; jest proro-
ctwem nowego świata; jest wskazaniem nowego początku; jest wezwaniem 
wszystkich, wierzących i niewierzących, by wytyczali wciąż nowe drogi 
prowadzące do «Europy ducha», aby stała się ona prawdziwym «wspól-
nym domem», gdzie jest radość życia” (EiE 121).

W tle przytoczonych słów pojawia się pragnienie prawdziwej ducho-
wej wspólnoty mieszkańców Starego Kontynentu. U jej podstaw jest ten 
styl życia, który św. Jan Paweł II nazywa „duchowością komunii”. Do jej 

2  Zob. tenże, Św. Jana Pawła II wizja nowej Europy, w: M. Jagodziński, J. Wojtkun (red.), 
Kościół wobec wyzwań współczesnych (Radomska Biblioteka Teologiczna, 7), Radom 2015, 
s. 35–47.



28 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

podjęcia i pielęgnowania zachęca wszystkich w Kościele, a zwłaszcza 
osoby konsekrowane i środowiska formacji duchowej oraz rodzinę. Ona 
bowiem w życiu eklezjalnym i społecznym prowadzi do realnej więzi 
z Bogiem (komunia wertykalna) i z ludźmi (komunia horyzontalna). Koś-
ciół zatem, będący wspólnotą powołaną przez Boga, widzi duchowość 
komunii jako dar i jednocześnie swoje priorytetowe zadanie. Z tej racji 
duchowość komunii należy opisywać przede wszystkim jako kategorię 
teologiczną, duchową i pastoralną, choć nie bez znaczenia jest także jej 
aspekt socjologiczno-psychologiczny.

I. Soborowa eklezjologia communio 

Święty papież, jako wierny kontynuator i promotor recepcji Soboru 
Watykańskiego II, w jego nauczaniu znajduje inspirację dla swego pro-
jektu „duchowości komunii”. Łaciński termin communio w różnych jego 
formach gramatycznych pojawia się w dokumentach soborowych co naj-
mniej 110 razy, z czego około 25 razy w Konstytucji dogmatycznej o Koś-
ciele Lumen gentium. 

Treść pojęcia communio jest trudna do sprecyzowania. Najczęściej rozu-
mie się przez nie wspólnotę, uczestnictwo i udział. W języku łacińskim 
etymologicznie wywodzi się ono ze złożenia przedrostka cum (razem, z) 
z tematem munus (dar lub obowiązek) lub, według niektórych autorów, 
z tematem moenia (mury obronne, obwarowanie). Zatem cum-munus 
oznaczałoby wzajemne obdarowywanie się i współodpowiedzialność, co 
jeszcze mocniej wybrzmiewa w drugim przypadku etymologicznym: cum-
-moenia, oznaczającym wspólne obowiązki ludzi oblężonych wewnątrz 
murów obronnych, którzy dla swego przetrwania muszą być solidarni 
i ściśle ze sobą współpracować. 

W języku polskim często jednym słowem „wspólnota” tłumaczy się 
zarówno łacińskie communio, jak i greckie koinōnia. Św. Jan Paweł II 
w liście do rodzin Gratissimam sane (2 II 1994) wskazał jednak wyraźnie 
na potrzebę rozróżniania tych pojęć, pisząc, że „komunia dotyczy rela-
cji międzyosobowej pomiędzy «ja» i «ty». Wspólnota natomiast zdaje się 
ten układ przekraczać w kierunku «społeczności», w kierunku jakiegoś 
«my»” (nr 7). Zatem łacińskie communio należałoby oddać polskim sło-
wem „komunia”, zaś greckie koinōnia słowem „wspólnota”. Oznacza to, 
że wymiar komunijny życia eklezjalnego bardziej wiąże się z doświadcze-



29Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

niem duchowym, natomiast przez wymiar wspólnotowy rozumie się kwe-
stie bardziej socjologiczne, dotyczące struktury społeczności. W związku 
z tym w odniesieniu do Trójcy Przenajświętszej mówimy, że Osoby Boskie 
pozostają we wzajemnej komunii (Communio Personarum), zaś określenie 
„Trójca Święta” oznacza wspólnotę tworzoną przez te trzy Osoby Boskie 
(Koinōnia).

Omawiane tu pojęcie communio także w Piśmie Świętym nie ma jed-
noznacznej treści. Stary Testament ścisłą relację z Bogiem częściej okre-
śla bowiem jako przymierze. Natomiast Nowy Testament nierzadko mówi 
o uczestnictwie ludzi w Boskiej naturze na mocy misterium paschalnego 
Chrystusa (por. 1 P 1,4; Rz 12,13; 15,27; 1 J 1,3.7). Greckie pojęcie biblijne 
koinōnia oznacza zatem jedność, wzajemną więź, udział w czymś, a ściślej – 
spotkanie z Chrystusem, które przeobraża się w relację do Boga i ludzi3. 

Jak wspomniano, Sobór Watykański II szczególnie w Konstytucji dog-
matycznej o Kościele Lumen gentium rozwinął ideę Kościoła jako commu-
nio, podkreślając jego naturę jako wspólnoty zbudowanej na relacji z Trójcą 
Świętą. Eklezjologia komunii ukazuje, że Kościół nie jest jedynie struk-
turą hierarchiczną (societas perfecta), lecz Ludem Bożym i wspólnotą wier-
nych powołaną do udziału w życiu Boga. 

Eklezjologię komunii wyeksponował i pogłębił II Nadzwyczajny Synod 
Biskupów zwołany w dniach 24 listopada – 8 grudnia 1985 r. przez św. Jana 
Pawła II z okazji dwudziestolecia zakończenia Soboru Watykańskiego II. 
Dokument końcowy Synodu (Relatio finalis) zawiera wprost stwierdze-
nie, że to właśnie eklezjologia komunii jest ideą centralną i podstawową 
w dokumentach Soboru. Chodzi o zjednoczenie z Bogiem przez Jezusa 
Chrystusa w Duchu Świętym, które dokonuje się w Słowie Bożym i sakra-
mentach. Chrzest jest bramą i fundamentem komunii Kościoła, Euchary-
stia zaś źródłem i szczytem całego życia chrześcijańskiego (por. KK 11). 
Komunia z Ciałem Chrystusa przyjmowanym w Eucharystii oznacza i spra-
wia, czyli buduje wewnętrzne zjednoczenie wszystkich wiernych w Koś-
ciele jako Mistycznym Ciele Chrystusa4.

3  Zob. M.  Tatar, Biblijne podstawy eklezjalnej duchowości communio, „Collectanea 
Theologica” 91 (2021), nr 2, s. 127–142. 

4  Szerzej tę kwestię omawia kard. Walter Kasper, sekretarz specjalny Synodu, m.in. 
w artykule pt. Kościół jako wspólnota. Refleksje nad eklezjologiczną ideą przewodnią Soboru 
Watykańskiego II, „Communio” 6 (1986), nr 4, s. 26–42; por. S. Nagy, Po dwudziestu latach (O II 
Nadzwyczajnym Synodzie Biskupów z teologiem ekspertem synodalnym ks. prof. dr. Stanisławem 
Nagym SCJ rozmawia Joanna Lubieniecka), „Communio” 6 (1986), nr 4, s. 3–21.



30 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

Kluczowym momentem dla wykładu Magisterium Kościoła na 
temat communio jest list Kongregacji Nauki Wiary do biskupów Kościoła 
katolickiego o niektórych aspektach Kościoła pojętego jako komunia pt. 
Communionis notio (28 V 1992). Nauczanie zawarte w tym dokumencie 
jest rozszerzeniem i pogłębieniem poruszanych na Soborze i Synodzie 
Biskupów wątków, związanych z eklezjologią komunii. W szczególności 
rozpatruje on zagadnienia misterium komunii Kościoła, relacji między 
Kościołem powszechnym a Kościołami partykularnymi, komunii eucha-
rystycznej, episkopatu i kwestie ekumeniczne. Wyjaśnia też różne wąt-
pliwości i rozstrzyga kwestie sporne.

Eklezjologia komunii była również przedmiotem zainteresowania św. 
Jana Pawła II, który m.in. w adhortacjach Christifideles laici (30 XII 1988, 
dalej: ChL) i Pastores dabo vobis (25 III 1992, dalej: PDV) definiuje Kościół 
jako mysterium, communio i missio. W tej ostatniej czytamy, że „naucza-
nie Soboru ukazuje Kościół jako tajemnicę, komunię i misję. To właśnie 
w tajemnicy Kościoła, będącej tajemnicą komunii trynitarnej nacechowa-
nej przez wymiar misyjny, ujawnia się tożsamość chrześcijańska” (PDV 12; 
por. PDV 16, 73; ChL 61). Kościół bowiem jako tajemnica wiąże się z obec-
nością Chrystusa zmartwychwstałego pośród swoich uczniów, co stanowi 
niejako element ontologiczny pojęcia communio. Kościół zaś jako komu-
nia oznacza jedność wspólnoty kościelnej, odpowiadając jego aspektowi 
relacyjnemu (por. PDV 16). Natomiast Kościół jako misja wyraża podmiot, 
który głosi Ewangelię i daje jej świadectwo, opisując w ten sposób jego ele-
ment dynamiczny i funkcjonalny5. 

Także inne późniejsze dokumenty papieskie w treści i strukturze pre-
zentują wizję Kościoła za pomocą triady pojęć: communio, mysterium i mis-
sio6. Temat ten pojawia się również w Katechizmie Kościoła Katolickiego, 
w którym Kościół, będący widzialnym znakiem niewidzialnej łaski (por. 
KKK 770–776), przedstawiony jest jako tajemnica zbawienia. Jest on wspól-

5  Zob. R. Skrzypczak, Kościół jako Mysterium, Communio i Missio. Przejrzysta wizja 
eklezjologii katolickiej 40 lat po soborowej konstytucji „Lumen gentium”, „Warszawskie Studia 
Teologiczne” 17 (2004), s. 168.

6  Oprócz wspomnianych adhortacji Christifideles laici oraz Pastores dabo vobis 
eklezjologia komunii znajduje wyraz w encyklice Redemptoris missio, gdzie o Kościele 
jako communio papież pisze w nr. 25, o misterium – w nr. 1, oraz o missio – w nr. 10–15. 
Również w posynodalnej adhortacji Vita consecrata życie konsekrowane przedstawione 
jest jako szczególne uczestnictwo w tajemnicy Chrystusa (nr 14). Wspólnotowy wymiar 
życia zakonnego buduje jedność w Kościele (nr 41), czego wyrazem jest zaangażowanie 
środowisk życia konsekrowanego w misyjną działalność Kościoła (nr 72).



31Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

notą wiernych zjednoczonych w sakramentach i liturgii (por. KKK 946–
959), a jego powołaniem jest głoszenie Ewangelii (por. KKK 849–856).

Rozwijana przez św. Jana Pawła II soborowa eklezjologia komunii znaj-
duje swą kulminację w wizji Kościoła trzeciego tysiąclecia, jaką wyłożył 
w liście apostolskim Novo millennio ineunte (6 I 2001, dalej: NMI). Postu-
luje tam, aby cały Kościół i poszczególne jego środowiska rozwijały i pie-
lęgnowały „duchowość komunii” (por. NMI 43–45).

II. Duchowość komunii

Zanim zostanie omówiony papieski postulat wyrażony w określeniu 
„duchowość komunii”, wypada wpierw uściślić samo pojęcie duchowo-
ści, które współcześnie jest niezwykle popularne. Dał temu wyraz papież 
w tymże liście, pisząc, że znakiem naszych czasów jest „powszechna 
potrzeba duchowości” (NMI 33). Zainteresowanie tematyką duchowości 
i związana z tym wieloznaczność samego pojęcia rodzi realne problemy nie 
tylko epistemologiczne, ale także aksjologiczno-moralne i socjologiczne. 
Mówi się bowiem o „nowej duchowości”, stanowiącej swoisty „megatrend”, 
który trudno jest jednoznacznie opisać7. Duchowość, jak widać, przestała 
być kategorią wyłącznie religijną, lecz jako szczególne zjawisko kulturowe 
stała się przedmiotem zainteresowań nauk humanistycznych, zwłaszcza 
psychologii8. Wobec tego w refleksji metodologicznej nad duchowością nie 
można ograniczać się do ujęć teologicznych, ale trzeba szukać bardziej 
uniwersalnych określeń o charakterze antropologicznym. 

Jedną z nich jest koncepcja kard. Karola Wojtyły, zgodnie z którą 
„duchowość ludzkiego bytu poznajemy poprzez transcendencję osoby. 
(…) Wszystko to, co składa się na transcendencję osoby w czynie, co o niej 
stanowi, jest ujawnieniem duchowości”9. Wobec tego mamy bliżej nieokre-
śloną liczbę przejawów i form duchowości jako takiej, w zależności od tego, 
jakie są obszary zainteresowania poszczególnych osób. Każdy zatem ma 

7  Zob. J. Mariański, S. Wargacki, Nowa duchowość jako megatrend społeczny i kulturowy, 
„Przegląd Religioznawczy” 4 (2011), s. 127–149; J. Mariański, Nowa duchowość jako megatrend 
społeczno-kulturowy — mit czy rzeczywistość, „Uniwersyteckie Czasopismo Socjologiczne” 
(2015), nr 13 (4), s. 22–45.

8  Warto nadmienić, że w 2013 r. w Gdańsku powstało Polskie Towarzystwo Psychologii 
Religii i Duchowości.

9  K. Wojtyła, Osoba i czyn, Kraków 19812, s. 220–221.



32 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

jakąś swoją duchowość, a raczej wypadkową różnych przejawów owego 
wykraczania osoby poza sferę elementarnych potrzeb bytowych10.

Z tym ujęciem koreluje propozycja rozumienia duchowości, jaką już 
w latach dziewięćdziesiątych XX w. zgłaszał ks. Walerian Słomka, nawią-
zując do psychologii personalistycznej. Według niego duchowość należy 
rozumieć jako zespół postaw, które do przedmiotu doświadczenia reli-
gijnego mają trojakie odniesienie: poznawcze, aksjologiczno-afektywne 
i praktyczno-działaniowe11. Jeśli zatem jest to postawa, jaką chrześcija-
nin zajmuje wobec Trójcy Boskich Osób, a zwłaszcza Jezusa Chrystusa, 
wówczas można mówić o życiu duchowym w ścisłym znaczeniu. Jest ono 
bowiem – jak uczy św. Jan Paweł II – „życiem w Chrystusie, życiem według 
Ducha Świętego” (Vita consecrata, nr 93); „życiem ożywianym i kierowa-
nym przez Ducha ku świętości i doskonaleniu miłości” (PDV 19). 

W tym kontekście zrozumiałym się staje papieska propozycja ducho-
wości komunii, którą wyartykułował we wspomnianym liście Novo mil-
lennio ineunte. Czytamy tam bowiem, że „duchowość komunii to przede 
wszystkim spojrzenie utkwione w tajemnicy Trójcy Świętej, która zamiesz-
kuje w nas i której blask należy dostrzegać także w obliczach braci żyją-
cych wokół nas. Duchowość komunii to także zdolność odczuwania więzi 
z bratem w wierze dzięki głębokiej jedności Mistycznego Ciała, a zatem 
postrzegania go jako «kogoś bliskiego», co pozwala dzielić jego radości 
i cierpienia, odgadywać jego pragnienia i zaspokajać jego potrzeby, ofia-
rować mu prawdziwą i głęboką przyjaźń. Duchowość komunii to także 
zdolność dostrzegania w drugim człowieku przede wszystkim tego, co 
jest w nim pozytywne, a co należy przyjąć i cenić jako dar Boży: dar nie 
tylko dla brata, który bezpośrednio go otrzymał, ale także «dar dla mnie». 
Duchowość komunii to wreszcie umiejętność «czynienia miejsca» bratu, 
wzajemnego «noszenia brzemion» (por. Ga 6,2) i odrzucania pokus egoi-
zmu, które nieustannie nam zagrażają, rodząc rywalizację, bezwzględne 
dążenie do kariery, nieufność, zazdrość. Nie łudźmy się: bez takiej postawy 
duchowej na niewiele zdałyby się zewnętrzne narzędzia komunii. Stałyby 
się bezdusznymi mechanizmami, raczej pozorami komunii niż sposobami 
jej wyrażania i rozwijania” (nr 43).

10  Zob. M. Chmielewski, Homo spiritualis. Zagadnienie duchowości antropogenicznej, w: 
A. Fidelus, J. Michalski (red.), Człowiek – duchowość – wychowanie. Impulsy myśli o. Anselma 
Grüna, Warszawa 2020, s. 50–61.

11  Zob. W. Słomka, Istotne elementy duchowości chrześcijańskiej, „Roczniki Teologiczne” 
51 (2004), z. 5, s. 5–12.



33Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

W przytoczonym tu opisie duchowości komunii wyraźnie zarysowują 
się cztery postawy12:

–	 kontemplacja misterium Przenajświętszej Trójcy, która jest najdo-
skonalszą Communio Personarum, a zarazem przyczyną wzorczą 
i sprawczą wszelkiej wspólnoty osób;

–	 oparte na wierze doświadczenie duchowej jedności z  braćmi 
i siostrami w społeczności Kościoła jako Mistycznego Ciała Chry-
stusa. To swoista solidarność, o której pisał św. Paweł (por. Rz 12,15), 
a zarazem wiara, która wyraża się przede wszystkim w uczynkach 
(por. Jk 2,14-20);

–	 empatia, czyli pozytywne odniesienie do każdego bliźniego, które 
polega na dostrzeganiu w nim przede wszystkim tego, co dobre, 
a więc odbicia doskonałości Przenajświętszej Trójcy13;

–	 umiejętność „czynienia miejsca” bratu – postawa afirmacji, 
a zarazem gotowość do udzielenia mu realnej pomocy (por. Ga 6,2), 
co wiąże się z pokonywaniem własnego egoizmu, zaniechanie rywa-
lizacji, dominacji i zazdrości.

W przedstawionej przez św. Jana Pawła II strukturze duchowości komu-
nii nietrudno dostrzec analogię do tego, co znajdujemy w Communionis notio. 
Czytamy tam bowiem, że „pojęcie komunii znajduje się «w sercu samoro-
zumienia Kościoła», jako Misterium osobowej jedności każdego człowieka 
z Trójcą Świętą i z innymi ludźmi, zapoczątkowanej przez wiarę i skiero-
wanej do pełni eschatologicznej w Kościele niebieskim, która w pewnej 
mierze urzeczywistnia się już w Kościele na ziemi” (nr 3). Dalej znajdujemy 
stwierdzenie, że pojęcie komunii zakłada „zawsze podwójne odniesienie: 
wertykalne (komunia z Bogiem) i horyzontalne (komunia między ludźmi)”. 
Następnie dokument stwierdza, że „istotą chrześcijańskiego ujęcia komu-
nii jest nade wszystko uznanie jej za dar Boży, za owoc Boskiej inicjatywy, 
która wypełniła się w Misterium Paschalnym. Nowy związek między czło-
wiekiem i Bogiem, zapoczątkowany w Chrystusie i przekazywany w sakra-
mentach, rozciąga się także na nowy związek ludzi między sobą” (tamże).

W przytoczonym opisie duchowości komunii można więc dostrzec – 
zależnie od podejścia – podwójny ruch lub kierunek: zstępujący i/lub wstę-

12  Zob. W. Seremak, Duchowość komunii w ujęciu listu apostolskiego „Novo millennio 
ineunte” Jana Pawła II, „Roczniki Teologiczne” 54 (2007), z. 5, s. 17–30.

13  W dawniejszej teologii mówiło się o egzeplaryzmie trynitarnym. Zob. K. Macheta, 
Egzemplaryzm trynitarny jako podstawowa zasada w polskiej teologii XIX wieku, „Roczniki 
Teologiczno-Kanoniczne” 39 (1982), z. 2, s. 111–126.



34 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

pujący. Ważniejszy jednak wydaje się ruch zstępujący – od zapatrzenia 
w misterium Przenajświętszej Trójcy jak komunii Osób, przez doświadcze-
nie wiary, afirmację osoby ludzkiej aż po praktyczne działania, zwłaszcza 
uczynki miłosierdzia. Możliwy do przyjęcia jest też kierunek wstępujący. 
W budowaniu duchowości komunii punktem wyjścia może stać się bowiem 
służba bliźniemu, która będzie wyrazem afirmacji osoby. Następnie pro-
wadzi to do doświadczenia wiary, która swą kulminację ma w mistycz-
nym doświadczeniu Boskiej Trójcy.

W tak ujętej duchowości komunii, jako zespołu postaw względem Boga 
i bliźniego oraz samego siebie, Teresa Paszkowska upatruje paradygmat 
katolickiej duchowości (życia duchowego)14. Nie inaczej katolicką ducho-
wość ujmuje Jerzy Wiesław Gogola OCD, założyciel Karmelitańskiego 
Instytutu Duchowości w Krakowie. Daje temu wyraz w cenionym i wie-
lokrotnie wznawianym studium z zakresu duchowości pt. Teologia komu-
nii z Bogiem15. W tak rozumianym życiu duchowym i teologicznej nad nią 
refleksji na pierwszym miejscu postawiona jest odwieczna miłość Boga 
do człowieka, która ujawnia się w historii ludu wybranego i ma swą kon-
tynuację w całej historii zbawienia, osiągając kulminację w Misterium 
Paschalnym Chrystusa. Indywidualne dążenie chrześcijanina do zjedno-
czenia z Bogiem (komunii) jest miarą dynamiki życia duchowego. Cały zaś 
żmudny, a czasem dramatyczny proces dążenia do zjednoczenia z Boską 
Wspólnotą Osób przez naśladowanie Chrystusa, określany we współczes-
nej teologii duchowości jako chrystoformizacja16, w istocie ma na celu 
ścisłą więź, osobową wspólnotę z Bogiem, co stanowi samo sedno bycia 
chrześcijanina i bycia w Kościele, a także podstawę tożsamości Kościoła. 
„W ten sposób – jak pisze nasz autor – nowe i wieczne przymierze, zawarte 
najpierw w Chrystusie, a następnie z każdym wierzącym na chrzcie świę-
tym, stanowi klucz do duchowej celebracji przymierza jako daru komunii 
z Bogiem i przymierza jako warunku przynależności do ludu świętego”17. 

14  Zob. T. Paszkowska, Communio jako paradygmat teologii duchowości, w: A. Czaja, 
M.  Marczewski (red.), Communio w  chrześcijańskiej ref leksji o  Kościele, Lublin 2004, 
s. 463–482.

15  Pierwsze wydanie ukazało się w krakowskim Wydawnictwie Karmelitów Bosych 
w 2001 r.

16  Zob. T. Paszkowska, Chrystoformizacja, w: M. Chmielewski (red.), Leksykon duchowości 
katolickiej, Lublin – Kraków 2002, s. 123–124; A. J. Nowak, Psychologia eklezjalna, Lublin 
2005, s. 157–159.

17  J. W. Gogola, Teologia komunii z Bogiem, Kraków 2022, s. 17.



35Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

Jak widać, duchowość komunii staje się zarówno celem, jak i środkiem 
(sposobem) życia chrześcijańskiego w dążeniu do świętości. Jej sprawcą 
jest Duch Święty jako osobowa miłość (por. Dominum et Vivificantem, nr 
10), który ożywia i prowadzi Kościół. Źródłem duchowości komunii jest zaś 
Eucharystia, którą Sobór Watykański II w Konstytucji o liturgii świętej Sac-
rosanctum Concilium dwukrotnie określił, jako „źródło i szczyt” całego życia 
chrześcijańskiego (nr 10, 14), a tym samym najpełniejszy wyraz duchowości 
komunii zarówno w wymiarze wertykalnym, jak i horyzontalnym. Jest ona 
bowiem miejscem najpełniejszego na ziemi zjednoczenia Boga z ludźmi, 
a zarazem przemiany człowieka i świata18. Eucharystia nie tylko buduje jed-
ność w Kościele, ale wyznacza kierunek dla działań społecznych. Wspólne 
uczestnictwo w liturgii uczy wiernych solidarności, otwartości na potrzeby 
innych i odpowiedzialności za wspólne dobro. W ten sposób Eucharystia 
staje się szkołą miłości, która promieniuje na całe życie chrześcijanina.

III. Eklezjalna duchowość komunii jako zadanie 
duszpasterskie (pastoralne)

Duchowość komunii nie jest jedynie przedmiotem zainteresowania teo-
logów, lecz konkretnym zadaniem dla całego Kościoła w trzecim tysiąc-
leciu. Jasno wyraził to święty papież w Novo millennio ineunte, pisząc, że 
„czynić Kościół «domem i szkołą komunii»: oto wielkie wyzwanie, jakie 
czeka nas w rozpoczynającym się tysiącleciu, jeśli chcemy pozostać wierni 
Bożemu zamysłowi, a jednocześnie odpowiedzieć na najgłębsze oczeki-
wania świata” (nr 43). W dalszej treści tegoż dokumentu św. Jan Paweł II 
wskazuje na konkretne działania: 

1.	 Przywołując Chrystusowe pragnienie, „aby byli jedno” (J 17,21-23), 
papież zwraca uwagę na znaczenie „specjalnych posług na rzecz 
komunii, jakimi są posługa Piotrowa i – ściśle z nią związana – 
kolegialność biskupów” (NMI 44). Ponadto ta „komunia powinna 
być wyraźnie widoczna w relacjach między biskupami, kapłanami 
i  diakonami, między duszpasterzami a  całym ludem Bożym, 
między duchowieństwem i zakonnikami, między stowarzysze-
niami i ruchami kościelnymi” (NMI 45). To oznacza, że gruntownie 

18  Zob. B.  Migut, Duchowość eucharystyczna jako duchowość komunii, „Roczniki 
Liturgiczno-Homiletyczne” 3 (2012), s. 82.



36 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

musi zmienić się postrzeganie Kościoła, który – jak uczył Sobór 
Watykański II – ze swej natury „jest w Chrystusie niejako sakra-
mentem, czyli znakiem i narzędziem wewnętrznego zjednoczenia 
z Bogiem i jedności całego rodzaju ludzkiego” (KK 1). Podjęte obecnie 
działania papieża Franciszka, zwieńczone XVI Zwyczajnym Zgro-
madzeniem Ogólnym Synodu Biskupów na temat synodalności 
Kościoła, zdają się podążać w kierunku wyznaczonym przez jego 
świętego poprzednika. 

2.	 Przedstawiona przez św. Jana Pawła II „wizja komunii jest ściśle 
związana ze zdolnością chrześcijańskiej wspólnoty do otwarcia 
się na wszystkie dary Ducha. Jedność Kościoła nie oznacza jedno-
litości, ale połączenie w organiczną całość uprawnionych odmien-
ności” (NMI 46). Należy więc w Kościele odkrywać zarówno dary 
hierarchiczne, jak i dary charyzmatyczne, którym wiele uwagi 
poświęciła Kongregacja Nauki Wiary w liście Iuvenescit Ecclesia 
(15 V 2016). Czytamy tam, że „zrzeszanie się wiernych, połączone 
z intensywnym współdzieleniem życia, po to, by wzmacniać życie 
wiarą, nadzieją i miłością, dobrze wyraża dynamikę kościelną, 
jako tajemnicę komunii służącej misji i jawi się jako znak jedności 
Kościoła w Chrystusie” (nr 2).

3.	 Fundamentalne znaczenie dla „czynienia Kościoła «domem i szkołą 
komunii»” odgrywa małżeństwo i rodzina, którą papież z Polski 
od początku swego pontyfikatu widział jako communio perso-
narum19. Jak napisał w liście apostolskim Gratissimam sane, jest 
ona „społecznością osób, dla których właściwym sposobem byto-
wania – wspólnego bytowania – jest «komunia»: communio perso-
narum. W tym wyraża się też – z uwzględnieniem całej dysproporcji 
bytowej – podobieństwo do Boskiego «My»” (nr 7). Małżeństwo jako 
sakrament jest trwałym znakiem, przez który, patrząc na rozwi-
jającą się miłość małżonków, można dostrzec jej źródło – Boga, 
który jest Miłością (1 J 4,8) i zarazem niezgłębioną komunię Boskich 
Osób. Na tej bazie rodzina jest pierwszym miejscem doświadczenia 
komunii. Dzięki temu staje się ona prawdziwą szkołą miłości, prze-

19  Zob. S. Dżyżdżyk, Communio personarum w nauczaniu Jana Pawła II. O tworzeniu 
dojrzałej wspólnoty małżeńskiej, „Polonia Sacra” 11 (2007), nr 20, 169–183; M. Jeziorański, 
„My-małżeńskie” i jego rozwój jako szczególny wyraz „communio personarum” w ujęciu Jana 
Pawła II, w: M. Marczewski i  in. (red.), Pedagogika rodziny. Podejście systemowe, t. 1: 
Familiologia, Gdańsk 2016, s. 257–288.



37Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

baczenia i wzajemnej troski – „szkołą bogatszego człowieczeństwa”, 
jak określił ją św. Jan Paweł II (por. Familiaris consortio, nr 21)20. 

W małżeństwie i rodzinie duchowość komunii przejawiać się będzie 
w różnorodnych codziennych sytuacjach i relacjach. Ponadto rodzina, jako 
„Kościół domowy”, jest miejscem, gdzie dzieci uczą się wartości chrześ-
cijańskich i budowania relacji opartych na miłości, która jest istotą każ-
dej komunii. Właśnie ze względu na swój wybitnie komunijny charakter 
rodzina ma specyficzną duchowość, której wiele uwagi poświecił Fran-
ciszek w posynodalnej adhortacji Amoris laetitia o miłości w rodzinie 
(19 III 2016), szczególnie w jej ostatniej części (nr. 313–325)21.

4.	 Niezastąpioną rolę w czynieniu Kościoła „domem i szkołą komunii” 
odgrywa parafia, która – w ujęciu św. Jana Pawła II – jest „wspólnotą 
eucharystyczną, czyli wspólnotą zdolną do sprawowania Eucha-
rystii, będącej żywym źródłem jej wzrostu i sakramentalnym węzłem 
doskonałej komunii z całym Kościołem” (ChL 26), a przez to jest 
„niejako ostatecznym umiejscowieniem Kościoła, a poniekąd samym 
Kościołem zamieszkującym pośród swych synów i córek” (ChL 29).

Wśród różnych współczesnych modeli parafii na uwagę zasługuje pro-
ponowana przez sługę Bożego ks. Franciszka Blachnickiego koncepcja 
parafii jako wspólnoty wspólnot (communio communitatum), rozumiana 
jako właściwe środowisko rozwijania duchowości komunii, w którym 
różne grupy, ruchy i wspólnoty mogą współpracować na rzecz budowa-
nia jedności. U ich podstaw jest naturalna komunia, czyli rodzina, oraz 
nadprzyrodzona komunia, jaka aktualizuje się podczas celebracji eucha-
rystycznej. Dzięki współdziałaniu rodziny i zrzeszeń parafia staje się miej-
scem, gdzie duchowość komunii przenika wszystkie aspekty życia22. 

5.	 Duchowość komunii powinna znaleźć swe zastosowanie praktyczne 
także w życiu społecznym, rozumianym jako wspólnota kultury 
i ekonomii. Dali temu wyraz papieże: św. Paweł VI i św. Jan Paweł 
II, którzy wiele uwagi poświęcili „cywilizacji miłości”. 

20  Zob. M.  Ozorowski, Chrześcijańska rodzina szkołą człowieczeństwa, „Teologia 
i Moralność” (2014), nr 2, s. 39–50. 

21  Zob. A. J. Sobczyk, Koncepcja duchowości małżeństwa i rodziny w świetle adhortacji 
„Amoris laetitia”, „Teologia i Człowiek” 35 (2016), nr 3, s. 181–198; J. Kobak, Ujęcie duchowości 
małżeńskiej w adhortacjach „Familiaris consortio” i „Amoris laetitia”, „Verbum Vitae” 40 
(2022), nr 1, s. 147–157.

22  Zob. M.  Chmielewski, Parafia jako wspólnota wspólnot w  polskich publikacjach 
posoborowych, „Roczniki Teologiczne” 46 (1999), z. 5, s. 161–177.



38 Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski

Po raz pierwszy tego określenia użył św. Paweł VI 17 maja 1970 r. pod-
czas modlitwy Regina Caeli w uroczystość Zesłania Ducha Świętego. Mówił 
wtedy, że Zesłanie Ducha Świętego zainaugurowało „cywilizację miłości 
i pokoju”. Do tego tematu powrócił w przemówieniu na zakończenie Roku 
Świętego 1975, mówiąc, że cywilizacja miłości ma moc wyciszyć różne 
walki społeczne i ostatecznie sprawić wymarzoną przemianę ludzkości 
w duchu chrześcijańskim23. 

Ideę cywilizacji miłości podjął św. Jan Paweł II i na różne sposoby 
poruszał ją w swoim nauczaniu, a zwłaszcza w encyklikach społecznych 
(Laborem excercens, Sollicitudo rei socialis czy Centesimus annus), stając się 
promotorem „cywilizacji miłości”24. Syntetyzując jego wypowiedzi na ten 
temat, można wskazać na cztery zasadnicze cechy – priorytety cywilizacji 
miłości: pierwszeństwo osoby przed rzeczą i etyki przed techniką, tego, 
by bardziej „być” niż „mieć”, oraz nadrzędność miłosierdzia nad spra-
wiedliwością25. Nietrudno zauważyć, że naczelną ideą takiego programu 
życia społecznego jest miłość, rozumiana przede wszystkim jako afirma-
cja osoby ze wszystkimi tego konsekwencjami. 

Można więc powiedzieć, że duchowość komunii jako przejaw postawy 
duchowej jest u podstaw zarysowanej tu koncepcji cywilizacji miłości, która 
ma przenikać wszystkie obszary życia społecznego, kulturalnego i gospo-
darczego, a zwłaszcza tak ważną dziedzinę, jaką jest obrona życia, co szcze-
gólnie mocno zaakcentował papież z Polski w liście do rodzin Gratissimam 
sane (nr 13, dalej: GtS). Skoro bowiem „małżeństwo jest szczególną komunią 
osób, a rodzina – na gruncie tej komunii – ma stawać się wspólnotą osób” 
(GtS 10), to oczywiste jest, że rodzina „w wielorakim wymiarze zależy od 
cywilizacji miłości i odnajduje w niej właściwe racje swego bycia rodziną. 
Jednocześnie rodzina jest centrum i sercem cywilizacji miłości” (GtS 13).

Warto też nadmienić, że bł. Stefan Wyszyński jako Prymas Polski 
w podobnym duchu, choć bez użycia przywołanej tu terminologii, reali-
zował swe nauczanie społeczne26. 

23  Zob. J. Guzowski, Paweł VI o budowaniu cywilizacji miłości, „Studia Elbląskie” 21 
(2020), s. 309–322.

24  Zob. E. Ziemann, Cywilizacja miłości i prawdy w nauczaniu papieży Pawła VI i Jana 
Pawła II, „Sympozjum” 19 (2015), nr 1, s. 91–105. 

25  Zob. M. Leśniak, Cywilizacja miłości, w: A. Zwoliński (red.), Encyklopedia nauczania 
społecznego Jana Pawła II, Radom 2003, s. 76–80.

26  Zob. H. Wejman, Duchowość komunii człowieka z Bogiem, „Teologia i Moralność” 6 
(2011), nr 2, s. 91–104.



39Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

Innymi słowy, duchowość komunii w kontekście społeczno-gospo-
darczym i kulturowym oznacza zaangażowanie każdego z chrześcijan 
w przemianę struktur społecznych, począwszy od rodziny, aby lepiej 
odzwierciedlały one wartości ewangeliczne. Wielkie znaczenie w tym 
zakresie odgrywa miłosierdzie (doznawane i świadczone), które, jako 
szczególna postać miłości, przekracza słuszną miarę sprawiedliwości 
(por. DiM 5). W tym kontekście dynamicznie rozprzestrzeniający się kult 
Bożego miłosierdzia według objawień św. Faustyny Kowalskiej nabiera 
szczególnego znaczenia nie tylko pobożnościowego, ale także społecz-
nego, co przypomniał papież Franciszek, ustanawiając Nadzwyczajny 
Jubileusz Miłosierdzia (8 XII 2015 – 20 XI 2016).

*  *  *

Soborowa eklezjologia komunii, której przejawem jest omawiana tu 
duchowość komunii, doskonale wpisuje się w zarówno w odnowioną wizję 
Kościoła synodalnego, jak i program Zwyczajnego Jubileuszu Roku 2025 pod 
hasłem „Pielgrzymi nadziei”. Jak czytamy w dokumencie Międzynarodo-
wej Komisji Teologicznej pt. Synodalność w życiu i misji Kościoła (2 III 2018), 
„synodalność jest konstytutywnym wymiarem Kościoła, który poprzez 
nią objawia się i tworzy jako Lud Boży będący w drodze i jako zgromadze-
nie zwołane przez Zmartwychwstałego Pana” (nr 42). Kościół synodalny 
podąża więc w pielgrzymce nadziei ku tej pełni, jaka jest w Boskiej Trójcy, 
a którą zapowiada i zwiastuje duchowość komunii. Obecny Rok Święty 
przypomina zatem, że jako Kościół wszyscy w nim jesteśmy wezwani do 
budowania wspólnoty (communio – koinōnia), która jest znakiem Króle-
stwa Bożego na ziemi i spełnieniem nadziei.

Duchowość komunii jest dla Kościoła synodalnego darem i zarazem 
wyzwaniem. Wymaga zaangażowania wszystkich jego członków jako ucz-
niów Chrystusa, ale przynosi obfite owoce w życiu indywidualnym i wspól-
notowym. Powinna zatem stać się inspiracją do budowania Kościoła jako 
prawdziwej wspólnoty wiary, nadziei i miłości. Jest to soborowa wizja Koś-
cioła, która choć zrodziła się ponad sześćdziesiąt lat temu, daleko wkracza 
w trzecie tysiąclecie i wciąż pozostaje naglącym zadaniem do podjęcia.



40 Dr Magdalena Jóźwik,  ks. dr Grzegorz Strzelczyk

Formacja chrześcijańska – próba syntezy

Dr Magdalena Jóźwik,  
ks. dr Grzegorz Strzelczyk

Prezentowane syntetyczne ujęcie założeń formacji chrześcijańskiej 
powstało w ramach prac zespołu ds. przygotowania wskazań dla forma-
cji stałej prezbiterów przy Komisji Duchowieństwa Konferencji Episko-
patu Polski. Powstał on dlatego, że w ramach prac dostrzeżono potrzebę 
wpisania formacji stałej prezbiterów w pewną koncepcję formacji chrześ-
cijańskiej, zauważając, że jest to szczególny przypadek tej formacji. Sche-
matyczne ujęcie procesu formacyjnego pozwala dostrzec różne aspekty, 
które razem, w odpowiednim zestrojeniu, wpływają na skuteczność całego 
procesu.

W związku z tym schemat ten odnosi się być może w pierwszym rzę-
dzie właśnie do formacji prezbiterów, ale tworzony był jako próba uniwer-
salnego ujęcia elementów fundamentalnych, składających się na formację 
chrześcijańską w ogóle. Może być więc w pewnym zakresie stosowany 
w odniesieniu do zasadniczo każdego typu formacji osób wierzących 
w Kościele. Kolejnym założeniem było to, żeby jak najbardziej integral-
nie ująć formację chrześcijańską jako proces, w którym wierzący zmie-
rza do celu, jakim jest zjednoczenie z Bogiem.

Dlatego najistotniejszym elementem tej wizji formacji jest jasne przed-
stawienie celu. Życie chrześcijańskie zmierza do zjednoczenia z Bogiem, 
a w ujęciu trynitarnym – do zjednoczenia z Ojcem przez Syna w Duchu 
Świętym. Zjednoczenie to jest tym owocniejsze, im bardziej przemienia 
życie człowieka.

Człowiek osiąga dojrzałość dzięki temu, że Bóg mu się udziela. Zatem 
proces formacji ma prowadzić do zjednoczenia z Bogiem osobę, która jest 
dojrzała w rozumieniu osiągnięcia dojrzałości ludzkiej w relacji do sie-
bie, Boga i innych. To zjednoczenie z Bogiem zakłada także zjednoczenie 
z ludźmi i całym stworzeniem.



41Formacja chrześcijańska – próba syntezy

Mówimy tutaj zatem o procesie, który obejmuje nie tylko wymiar indy-
widualny, ale zawsze także wymiar wspólnotowy i odniesienia do innych 
stworzeń chcianych przez Boga. Kiedy mówimy o formacji i o jej celu, to 
ostatecznym wypełnieniem formacji jest oczywiście zjednoczenie escha-
tologiczne, które dokona się na końcu czasów. Natomiast w doczesności 
mamy do czynienia z procesem, który zaczyna się od wiary lub wiary 
i chrztu, a kończy się wtedy, kiedy kończy się fizyczne życie człowieka.

Fundamenty tego procesu opisane są w teologii, w której należy za 
wszelką cenę unikać myślenia pelagiańskiego. To nie człowiek jest prota-
gonistą swojej formacji, choć jest w niej odpowiedzialnym za siebie i swój 
rozwój podmiotem, ale formowanie się człowieka na wzór obrazu Bożego 
zaczyna się od samoudzielenia się Boga, czyli od łaski niestworzonej, która 
działając w człowieku (a przypomnijmy, że łaska niestworzona to sam Bóg 
udzielający się), przemienia człowieka. Tu mówimy już o efekcie działa-
nia łaski niestworzonej, czyli o łasce stworzonej. Bóg, udzielając się czło-
wiekowi, doprowadził także do tego, że powstały pewne narzędzia, które 
stanowią doświadczalny i bezpośredni fundament życia duchowego, czyli 
te momenty, w których człowiek w sposób uprzywilejowany może Boże 
samoudzielenie się przyjąć.

Są to zwłaszcza słowo Boże i sakramenty, które rozumiemy i przyjmu-
jemy w wierze Kościoła, oświetlanej przez Magisterium i wyjaśnianej przez 
teologię. Ten fundament samoudzielania się Boga jest warunkiem sku-
teczności każdej formacji. Dzięki temu, że Bóg nam się udziela, możemy 
się zmieniać.

W pewien sposób jesteśmy przemieniani przez łaskę i im bardziej pro-
porcjonalne jest nasze otwarcie, tym bardziej te zmiany mogą następo-
wać i może postępować nasze zjednoczenie z Bogiem. Kiedy Bóg nam się 
udziela, niezwykle istotne jest przyjęcie, zrozumienie tego, co się doko-
nało, oraz odpowiedź w wierze Kościoła. Te trzy elementy: przyjęcie, 
zrozumienie i odpowiedź są niezbywalnym komponentem naszego rozu-
mienia procesu formacyjnego.

Przyjęcie wyraża pierwszeństwo działania Bożego, zrozumienie 
pozwala na przejście z poziomu biernego doświadczenia na poziom moż-
liwości oceny skutków działania Bożego i sposobów, w jakich możemy 
współpracować, oraz umożliwia odpowiedź, która jest już działaniem 
woli. Ten proces przyjęcia, zrozumienia i odpowiedzi na samoudzielenie 
się Boga dokonuje się oczywiście w kontekście. Ten kontekst obejmuje 



42 Dr Magdalena Jóźwik, ks. dr Grzegorz Strzelczyk 

z jednej strony to, kim jest człowiek, który doświadcza Bożego samo-
udzielenia się, a z drugiej konkretną rzeczywistość społeczno-kulturową, 
w której dzisiaj żyje.

Człowiek ten jest konkretny, ma jakieś dziedzictwo genetyczne, jakąś 
swoją historię, zbiór doświadczeń, także wcześniejszych doświadczeń 
Bożego samoudzielenia się. To zawsze musi być uwzględnione w proce-
sie formacyjnym, ponieważ uwarunkowania podmiotu wskazują potem 
na jego potrzeby, ale też na możliwości odpowiedzi na Boże samoudziele-
nie się. Drugim istotnym kontekstem jest kultura i więzi społeczne, w któ-
rych człowiek się znajduje.

I znów, ich zrozumienie jest niezwykle istotne dla uchwycenia uwa-
runkowań, w jakich znajduje się podmiot, a także zasobów, którymi 
może dysponować lub dysponuje dzięki kulturze, w której jest zanurzony, 
i wspólnocie, w której uczestniczy. Oczywiście kultura ma swoją historię, 
w związku z tym musi być też rozumiana historycznie. To razem, czyli 
dziedzictwo powiedzmy natury danego człowieka – nierozumianej tutaj 
w sensie metafizycznym, lecz po prostu to, jaki on jest – oraz kultury, 
w jakiej wyrósł, stanowią razem stałe i zmienne okoliczności, w których 
dokonuje się recepcja Bożego samoudzielenia się, a potem także odpo-
wiedź w wierze, 

Do lepszego zrozumienia kontekstu służą różne nauki, w tym przy-
padku już nie teologiczne, lecz szczegółowe. Zatem dane pochodzące 
z tych nauk stanowią pomocniczy zasób formacyjny. Wtedy, kiedy doko-
nuje się owo przyjęcie, zrozumienie i odpowiedź na Boże działanie w okre-
ślonym kontekście historycznym, a podmiot angażuje się w ten proces, 
może dokonywać się wzrost ku głębszemu zjednoczeniu z Ojcem przez 
Syna w Duchu Świętym. Proces ten właściwie nie ma końca. To znaczy, 
że aż do pełnego zjednoczenia w niebie ma szansę postępować. Oczywi-
ście nic nie gwarantuje, że proces ten będzie linearny i będzie tylko postę-
pem. Różne okoliczności zewnętrzne lub wewnętrzne, np. grzech, mogą 
tę linearność zaburzyć i powodować regres w postępie zjednoczenia,  
co oznacza, że także na te sytuacje trzeba będzie odpowiednio formacyj-
nie reagować.

Kiedy mówimy o tym, jak formacja ma się dokonywać już bardziej 
technicznie, w oparciu o fundament wcześniej opisany, możemy dokonać 
kolejnego użytecznego rozróżnienia, mianowicie wyróżnić podmiot for-
macji, czyli osobę, która ma wzrastać, oraz środowisko formacji i wzrostu. 
Możemy też mówić o podmiocie wzrostu poprzez formację. Chodzi więc 



43Formacja chrześcijańska – próba syntezy

o samoświadomego chrześcijanina, który dzięki obdarowaniu Bożemu 
i przyjęciu go w jakimś rodzaju rozumienia może rozwijać się świadomie 
w Bogu, wykorzystując Boże udzielenie się poprzez odpowiedź możliwie 
najbardziej adekwatną.

Istnieje zasadne domniemanie, że wzrost w zjednoczeniu z Bogiem 
jest silnie zależny od tego, jak podmiot angażuje się we własną forma-
cję. Dokumenty Kościoła różnego rodzaju bardzo mocno podkreślają, że 
chrześcijanin sam jest protagonistą własnej formacji. To bardzo istotne 
rozpoznanie, które musi być podkreślane w każdym procesie formacyj-
nym. Wychowanie do podejmowania odpowiedzialności za siebie oraz 
rozumienia życia chrześcijańskiego jako nieustannego rozwoju ku świę-
tości jest jednym z zadań odpowiedzialnych za formację.

Nie jest możliwe formowanie osoby wyłącznie z zewnątrz, bez jej oso-
bistego zaangażowania i woli. Okazuje się to wtedy raczej próbą manipula-
cji bądź zniewolenia. Natomiast formacja, która rzeczywiście przemienia 
człowieka, bazuje na zaangażowaniu podmiotu.

To zaangażowanie podmiotu można opisać w kilku aspektach. Pierw-
szym z takich aspektów jest uświadomienie sobie, kim i jaki jestem obecnie 
w relacjach do siebie, Boga, bliźnich i świata. Płaszczyzną fundamentalną 
procesu formacyjnego jest więc uświadomienie sobie przez podmiot for-
macji, w jakim jest miejscu, w jakich znajduje się relacjach, jaką te rela-
cje mają jakość i jak na niego wpływają.

Jest to tak naprawdę uświadomienie sobie z jednej strony, jak Bóg mi 
się udziela, a z drugiej strony – w jakim kontekście się to dokonuje. Drugi 
aspekt dotyczy pytań, które wiążą się z odpowiedzią na Boże udzielanie 
się. Czyli jeżeli jestem w takich relacjach, jeżeli Bóg mi się tak udziela, jak 
to rozpoznałem, to co mam wobec tego robić? Jakie jest moje powołanie? 
Jakie są zadania wynikające z mojego powołania? Co mogę robić forma-
cyjnie, czyli w jaki sposób mogę wpływać na siebie, żebym adekwatniej 
odpowiadał na wyzwania i zadania, które rozpoznaję jako formacyjne?

W tym aspekcie – aspekcie służby, czy pytania o to, co mam robić i jakie 
są moje zadania – niezwykle istotne będzie przeżywanie tego właśnie jako 
odpowiedzi na Boże obdarowanie. Wtedy właściwie sama służba staje się 
zasobem formacyjnym. Służąc innym, zmieniamy się na podobieństwo 
Chrystusa i w ten sposób pogłębiamy nasze zjednoczenie z Bogiem.

Zatem w pewnym sensie zasobem formacyjnym na drugim pozio-
mie jest samo wykonywanie obowiązków związanych z powołaniem, 
stanem i okolicznościami życiowymi. Jeżeli podejmuje się służbę świa-



44 Dr Magdalena Jóźwik, ks. dr Grzegorz Strzelczyk 

domie z miłości do bliźnich, to służba ta kształtuje człowieka i jest istot-
nym elementem procesu formacyjnego, o którym mówimy. Oczywiście 
służba zakłada, zwłaszcza w pewnych obszarach, określone umiejętności 
i są to zarówno tzw. umiejętności miękkie, czyli kompetencje związane 
z wyposażeniem psychicznym, jak i tzw. kompetencje twarde, czyli umie-
jętności związane z wykonywaniem bardziej precyzyjnych, konkretnych 
i określonych zadań, wymagających specyficznej wiedzy i umiejętności. 
Zatem częścią procesu formacyjnego w autoformacji jest także pytanie 
o to, jakich potrzebuję kompetencji i umiejętności, by służyć w sposób 
jak najbardziej owocny zarówno dla tych, którym służę, jak i dla siebie, 
żebym dzięki tej służbie mógł jak najbardziej wzrastać w zjednoczeniu 
z Bogiem i z ludźmi. W rozwoju kompetencyjnym warto zwrócić uwagę 
na różne aspekty człowieczeństwa, czy po prostu wymiary formacji. Aby 
postęp w zjednoczeniu przebiegał integralnie, należy zadbać, by obej-
mował wymiar duchowy, intelektualny i ludzki (w szerokim rozumieniu 
troski o aspekt fizyczny, psychiczny, kompetencje społeczne), a także, 
jeśli ma to być formacja chrześcijańska, to nie może w niej zabraknąć 
wymiaru wspólnotowego i misyjnego oraz specjalistycznego przygotowa-
nia do podejmowanej służby (w formacji seminaryjnej czy stałej, nazwanej 
wymiarem pastoralnym, natomiast w przypadku świeckich ich przygo-
towaniem z jednej strony są kompetencje związane z życiem zawodo-
wym, a z drugiej do posługi w Kościele też powinni dostać odpowiednie  
przygotowanie).

Wreszcie najbardziej zewnętrznym aspektem procesu autoformacyj-
nego jest pytanie o to, jakimi zasobami dysponuję albo czego potrzebuję, 
żeby móc służyć w sposób owocny. I tu już mówimy o rzeczywistościach 
bardzo silnie związanych z konkretnym rodzajem posługi. Nie da się tego 
abstrakcyjnie opisać, ale np. jeśli mówimy o rozwoju wymiaru ducho-
wego zasobami autoformacyjnymi, będą np. dostępne książki, miejsce 
do przeżycia dnia skupienia, dobre miejsce na przeżycie rekolekcji itd.

Po omówieniu podmiotu formacji możemy przejść do kolejnego istot-
nego elementu, a mianowicie do środowiska formacji i wzrostu. Chodzi tu 
głównie o to, że podmiot, który pragnie się formować i wzrastać w zjed-
noczeniu z Bogiem, przeżywa to i realizuje zawsze w jakimś środowisku. 
To środowisko może temu sprzyjać albo może być niesprzyjające.

Środowisko po części może kształtować sam podmiot, ale czasem jest 
ono kształtowane przez zewnętrzne wsparcie; w przypadku systemowej 
formacji chrześcijańskiej mówimy wtedy także o działalności formato-



45Formacja chrześcijańska – próba syntezy

rów. Kiedy próbujemy opisać środowisko formacji i wzrostu, użyteczne 
jest wyróżnienie ponownie czterech wymiarów czy czterech płaszczyzn. 
Pierwszym istotnym jest wspólnota życia i służby.

Zawsze nasze życie toczy się w kontekście jakichś osób i te osoby są 
naszymi współpracownikami, czasami przełożonymi albo podwładnymi 
itd. Im bardziej relacje w tej wspólnocie sprzyjają wzrostowi ku zjedno-
czeniu, tym lepiej. Jeżeli natomiast relacje we wspólnocie, w której żyję, 
raczej odciągają od zjednoczenia z Bogiem albo przeszkadzają w służ-
bie, należy się zastanowić, czy nie należałoby popracować nad poprawą 
tych relacji.

Tu otwiera się olbrzymie pole do odpowiedzialności zwłaszcza przeło-
żonych kościelnych, ponieważ w odniesieniu do niektórych osób, zwłasz-
cza prezbiterów czy osób życia konsekrowanego, to oni w dużej mierze 
decydują, jaka będzie wspólnota życia i służby poszczególnych osób. Pod-
noszenie jakości więzi wspólnotowych zawsze sprzyja poprawie sytuacji 
osób formujących się oraz skuteczności ich autoformacji. Tak w przy-
padku duchownych i osób konsekrowanych, jak i w przypadku formacji 
osób świeckich, czy to we wspólnotach, czy w innych obszarach działal-
ności duszpasterskiej Kościoła, warto korzystać z narzędzi, które pomogą 
m.in. w: rozwijaniu umiejętności komunikacyjnych, asertywności i sta-
wiania granic, proaktywności oraz profilaktyki związanej ze zdrowiem 
psychicznym (np. z kwestią wypalenia). Kolejna sprawa, drugi aspekt, to 
warunki życia i służby.

Jeżeli mamy do czynienia z osobami zależnymi od decyzji przełożo-
nych, czyli właśnie prezbiterami czy osobami życia konsekrowanego, to 
przełożeni są odpowiedzialni za warunki życia i posługi osób powierzo-
nych ich władzy. Dotyczy to zarówno warunków bytowych, jak i możliwo-
ści korzystania z pomocy służby zdrowia oraz zadbania o różne aspekty 
życia i posługi. W przypadku osób świeckich raczej one same mają zada-
nie zatroszczenia się o te warunki, ale także we wspólnotach rodzinnych 
poszczególni członkowie rodziny powinni troszczyć się o warunki życia 
i służby pozostałych. Ponadto w zorganizowanych działaniach forma-
cyjnych powinny znajdować się treści związane z relacjami względem 
wspólnoty życia (rodzinnej, zakonnej), ale również z miejscem pracy jako 
jednocześnie przestrzenią do dawania świadectwa i ewangelizacji, a z dru-
giej strony przestrzenią osobistego rozwoju i możliwością utrzymania się.

Jest to także pewne doświadczenie troski wspólnotowej. Mamy więc 
różne formy realizacji tej płaszczyzny formacyjnej w zależności od sposobu 



46 Dr Magdalena Jóźwik, ks. dr Grzegorz Strzelczyk 

czy powołania, w jakim życie nasze się realizuje. Zagadnienie warunków 
nie powinno być odkładane na bok, ponieważ nieraz zbyt niekorzystne 
warunki życia bardzo zniechęcają do jakichkolwiek działań autoforma-
cyjnych i rozwoju.

Kolejny wątek to formatorzy. Ich zadaniem – w zależności od tego, czy 
mówimy o formacji podstawowej, związanej z powołaniami do diako-
natu czy prezbiteratu albo do życia konsekrowanego, czy mówimy potem 
o formacji stałej diakonów, prezbiterów czy osób konsekrowanych, czy 
też o formacji chrześcijańskiej wiernych świeckich – jest towarzyszenie 
poszczególnym osobom przez formatorów, którzy są w stanie całościowo 
spojrzeć na proces formacyjny i pomóc w tym, by był on prowadzony inte-
gralnie. Jest to jedno z ważniejszych zadań osób towarzyszących.

Oczywiście poszczególne osoby zaangażowane w formację innych mogą 
pomagać w rozwoju kompetencji miękkich, kompetencji twardych itd., 
czyli pracować bardziej jednostkowo. Natomiast kiedy mówimy o forma-
torach, mówimy o osobach, których zadaniem jest zasadniczo towarzy-
szenie w całym procesie formacyjnym i nawet jeżeli zajmują się pewnym 
zagadnieniem, powinny mieć wizję całości, czyli nie tracić z oczu celu 
i uwarunkowań życia chrześcijańskiego. Bez tego nawet formator, który 
jest bardzo kompetentny w zakresie powierzonego mu wycinka kompe-
tencji czy wiedzy, może przyczyniać się do dezintegracji formacji, prze-
akcentowując np. znaczenie tego, czym sam się zajmuje. Odpowiedzialny 
za formację powinien nie tylko zwracać uwagę na integralność formacji 
w kontekście odpowiedniego doboru treści, ale również na dobór metod 
formacyjnych. Ograniczenie formacji do metody podawczej (np. konfe-
rencje, wykłady) bez uwzględnienia metody warsztatowej, grup dziele-
nia czy aspektu przeżyciowego, angażującego uczestników, prowadzi do 
zasadniczo słabego oddziaływania formacyjnego.

Integralność formacji nie zawsze jest od razu adekwatnie dostrzegana 
przez sam podmiot formacji. Zatem rola formatora jest rolą istotną. Oczy-
wiście dostrzegamy ją w Kościele zwłaszcza w formacji podstawowej do 
diakonatu, prezbiteratu i życia konsekrowanego, a nieco mniej w przy-
gotowaniu do życia małżeńskiego.

Natomiast dobrze by było, żeby rosło w Kościele znaczenie i świado-
mość tego, że pasterze czy też liderzy chrześcijańscy są także powołani 
do tego, by towarzyszyć innym w ich formacji, rozumieć ją integralnie 
i pomagać osobom, które podejmują jakiś wysiłek formacyjny dla siebie 



47Formacja chrześcijańska – próba syntezy

samych czy też dla wspólnoty, aby umiały tę swoją część wpisywać w orga-
niczną wizję drogi do zjednoczenia z Bogiem.

I wreszcie ostatnim elementem, który należy wymienić dla integralno-
ści wizji, są zasoby formacyjne. Mówimy tu o wszystkim, co jest potrzebne, 
by formacja czy autoformacja mogła się odbywać. Chodzi zarówno o odpo-
wiednie pomoce w postaci publikacji, podcastów, różnego rodzaju mate-
riałów, które można wykorzystać, jak również o miejsca odpowiednio 
wyposażone, przyjazne, dostępne, niedrogie, w których formacja różnego 
typu może się odbywać, a także o czas, który jest tutaj istotnym zasobem. 
Nie da się bowiem formować wyłącznie poprzez służbę.

Oczywiście sama służba jest jednym z istotniejszych zasobów formacyj-
nych, ale wtedy, kiedy musimy rozwijać umiejętności związane z posługą, 
potrzebujemy po prostu na to czasu, miejsca i odpowiednich pomocy. 
Osoby, które w danych grupach czy wspólnotach chrześcijańskich biorą na 
siebie odpowiedzialność albo którym powierzana jest odpowiedzialność 
za formację, powinny zawsze dbać także o ten aspekt, czyli odpowiednie 
zabezpieczenie zasobów formacyjnych, w tym także czasu, miejsca i rze-
czy potrzebnych do formacji.



48 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. 
Pytanie o istotę i projekt formacji

Ks. dr Krzysztof Wons SDS

Moje przedłożenie chciałbym potraktować jako głos w rozeznawa-
niu kondycji i kierunków formacji chrześcijańskiej w Kościele w Polsce. 
Podejmę je na dwóch poziomach motywowanych dwoma pytaniami: pyta-
niem o samą istotę formacji oraz pytaniem o projekt pedagogiczny for-
macji chrześcijańskiej potrzebny dzisiaj. 

I. Formacja w Kościele

Zanim przejdziemy do wspomnianych pytań, zacznijmy od pytania 
o sam Kościół, gdyż to on z istoty jego powołania jest środowiskiem chrześ-
cijańskiej formacji. Jest to pytanie o Kościół postawione 60 lat temu przez 
ojców Soboru Watykańskiego II: Ecclesia, quid dicis de te ipsa? – „Kościele, 
co mówisz sam o sobie?”, a więc: Co myślisz o sobie? 

Jaka jest samoświadomość Kościół, taka formacja w Kościele. To, co 
Kościół myśli o sobie, decydować będzie o tym, jakim zamysłem będzie 
kierował się w formacji wiernych. Zwrócę uwagę na dwie koncepcje forma-
cyjne związane z dwiema kategoriami myślenia o Kościele1. Chodzi o dwie 
kategorie eklezjologiczne, które decydują o tym, czy formacja w Kościele 
skłania się bardziej ku modelowi wspólnotowemu czy ku modelowi insty-
tucjonalnemu. Kościół postrzega siebie albo bardziej jako wspólnota osób 
wierzących, albo bardziej jako instytucja. 

Oczywiście oba te modele pozostają ważne w samoświadomości Koś-
cioła i jeden nie wyklucza drugiego: Kościół jest i wspólnotą, i instytucją. 
Jednak wiele zależy od tego, w czym upatruje priorytet. Kościół nie może 

1  M. Nardello, Il problema della formazione: un punto di vista ecclesiologico, „Tredimensioni” 
4 (2007), s. 19–27.



49Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

wyrzec się swojego wymiaru instytucjonalnego – to oczywiste, natomiast 
powinien wyrzekać się w swoich strukturach instytucjonalnych wszyst-
kiego, co przeszkadza mu stawać się wspólnotą albo co sprawia, że gubi 
osobowy kontakt z pojedynczym człowiekiem i czas na jego pogłębioną 
formację. J. Ratzinger zwrócił uwagę, że: „Kościół najbardziej jest nie tam, 
gdzie się organizuje, reformuje, rządzi, tylko w tych, którzy wierzą”2. 

W pewnej rozmowie z o. Wojciechem Giertychem OP, teologiem Domu 
Papieskiego, na temat wizji Kościoła według Benedykta XVI i tego, co 
jest decydujące dla jego żywotności, usłyszałem, że wielokrotnie dawał 
wyraz przekonaniu, że o żywotności Kościoła decydują nie wielkie pro-
gramy duszpasterskie, nie głośne akcje, nie nawet nauczanie dzieci i mło-
dzieży religii, ale jakość obcowania z Bogiem, gdyż ten, kto otwiera się 
na Boga, otwiera się na Jego moc, która jest skuteczniejsza i pokorniej-
sza od naszych własnych planów i wysiłków. Wówczas wiara przenosi się 
z osoby na osobę. 

Musimy przyznać, że w trosce duszpasterskiej nie brakuje nadal dąże-
nia, w dobrej wierze, w kierunku modelu instytucji, według którego Kościół 
włączający się w życie społeczeństw dąży jednocześnie do tego, aby ocalić 
w laickim świecie ewangeliczną opcję życia i stworzyć w nim korzystne 
środowisko dla formacji chrześcijańskiej. W konsekwencji jego działal-
ność w znacznym stopniu skupiona jest na budowaniu relacji ze społeczeń-
stwami i na promowaniu w nich chrześcijańskich wartości życia. Wpływa 
to oczywiście na określone postawy i zachowania Kościoła i jego duszpa-
sterzy, liderów. Stara się być obecny i widzialny w świecie przez swoje 
różne struktury instytucjonalne, które potwierdzą jego aktywność i eks-
pansję. Chce zaznaczyć swoją obecność i działalność w świecie przez dba-
nie o stabilność, jednolitość i zwartość, ponieważ to gwarantuje większy 
wpływ na zlaicyzowany świat. Obecnie, w dobie silnej krytyki i publicz-
nego kwestionowania autorytetu instytucji Kościoła, wiele energii inwe-
stuje się w apologię na rzecz instytucji kościelnych. 

Model wspólnotowy Kościoła, który kieruje się tymi samymi inten-
cjami, bazuje bezpośrednio na tożsamości teologicznej Kościoła, nie negu-
jąc modelu instytucji. W perspektywie tego modelu Kościół rozumie siebie 
jako wspólnotę mężczyzn i kobiet, którzy za sprawą Ducha żyją doświad-
czeniem wiary w Jezusa zmartwychwstałego i którzy w komunii ze współ-
wierzącymi starają się wzrastać w swojej więzi z Bogiem. Takie rozumienie 

2  Por. J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, Kraków 1996, s. 340.



50 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

siebie sprawia, że Kościół w pierwszej mierze jest zorientowany nie na 
zewnętrzne wezwania społeczeństwa, w którym przychodzi mu żyć, ale 
na poszczególne osoby przynależące do wspólnoty, którą stanowi: na ich 
formację osobistą i formację do misji w świecie. Relacja ze światem pozo-
staje bardzo ważna, ale nie priorytetowa. Oczywiście „w ocenie świata” 
decyzje Kościoła mogą być odbierane wtedy jako „mało korzystne”, „nie-
efektywne”, pozbawione wpływu na zewnętrzny rozwój świata. 

Rzecz jasna, że nie możemy wspomnianych modeli Kościoła traktować 
schematycznie, jako dwa odrębne rozwiązania na formację, które propo-
nują. Życie Kościoła i jego samoświadomość są o wiele bogatsze i wymy-
kają się schematom. Mogą upodabniać się bardziej lub mniej do jednego 
z tych modeli, ale zawsze pozostaje „coś jeszcze więcej” niż wskazują na 
to dwa modele, przedstawione zresztą w sposób bardzo skrótowy i uprosz-
czony. Warto jednak było przywołać je, aby pokusić się o pewną tezę: im 
bardziej Kościół zbliża się do modelu instytucjonalnego, tym bardziej 
pierwszym, o którego będzie zatroskany, jest społeczeństwo jako rze-
czywistość „na zewnątrz”, w której przypada mu żyć i działać, a nie jego 
członkowie, a więc w konsekwencji będzie mniej zwracał uwagę na prio-
rytet formacji pojedynczych osób kierowanej ad intra. 

Wydaje się, że Kościół katolicki w Polsce w swoich wysiłkach nierzadko 
bardziej zbliża się do modelu instytucjonalnego niż do modelu wspólno-
towego, bardziej do zarządzania niż formowania, „praktykowania” bez 
pogłębiania. Zbliżenie to może być podyktowane oczywistą troską, aby 
w sekularyzującym się świecie zachować tradycje chrześcijańskie i ich kon-
tekst społeczno-kulturowy, w którym żyły i rozwijały się pokolenia wie-
rzących i który jest cenny i ważny dla dalszej formacji chrześcijańskiej. 
Wybiera się ten model także z takiej obawy, że jeśli przyzna się pierw-
szeństwo trosce o pojedyncze osoby (która nota bene jest jednym z założeń 
formacji), wówczas relacje ze społeczeństwem mogłyby się przesunąć na 
drugi plan, co oznaczałoby zatracanie dziedzictwa, które jest tak ważne 
dla środowiska ewangelizacji. Obawy te jednak nie wydają się słuszne. 
Wiemy dobrze, że pierwsze wspólnoty Kościoła, które rodziły się i wzra-
stały w często bardzo odmiennych kulturach, przeciwnych wartościom 
chrześcijańskim, skażonych niemoralnością i brakiem humanizmu, właś-
nie dlatego, że zatroszczyły się o formację osób, ukształtowały pokolenia 
wierzących, które powoli wprowadzały w społeczeństwo kulturę chrześci-
jańską i przeobrażały je, budując na wartościach ewangelicznych. Historia 
zdaje się potwierdzać, że ilekroć Kościół dawał pierwszeństwo pogłębio-



51Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

nej formacji pojedynczych osób, tylekroć przyczyniał się także do roz-
woju kultury chrześcijańskiej w świecie. Św. Jan Paweł II zwrócił uwagę, 
że trzeba dzisiaj „pobudzać do wiary bardziej osobistej i dojrzałej, oświe-
conej i płynącej z przekonania” (Ecclesia in Europa, nr 50). 

Musimy przyznać, że w Kościele domowym, jakim jest rodzina, a więc 
w podstawowej komórce organizmu Kościoła, słabnie, a nawet zanika 
transmisja wiary. Jednym ze wskaźników tej sytuacji jest zmniejsza-
jąca się liczba dominicantes, korzystających z sakramentów świętych, czy 
kryzys powołań kapłańskich i zakonnych. Biorąc pod uwagę ten ostatni 
wskaźnik, można powiedzieć, że jeśli wiara rodzi się z tego, co się słyszy, 
a tym, co się słyszy, jest słowo Chrystusa, i jeśli to najważniejsze Słowo 
jest już niesłyszalne w rodzinach, to nie jest możliwe także, aby młodzi 
mogli usłyszeć powołanie. Tam, gdzie nie ma doświadczenia wiary, nie-
możliwe jest doświadczenie powołania. Także powołanie rodzi się z tego, 
co się słyszy – ze słowa Chrystusa. 

Model instytucjonalny albo model wspólnotowy Kościoła ma duży 
wpływ na charakter i kierunek formacji. Zabiegając w pierwszym rzędzie 
o wymiar instytucjonalny, więcej sił i energii personalnych spala się na 
dbanie o funkcjonowanie struktur, zarządzanie i o działalność zewnętrzną, 
aby odpowiadać na bieżące problemy społeczne; w konsekwencji pozo-
staje mniej sił personalnych do zajęcia się formacją pojedynczych osób, 
jak towarzyszenie indywidualne, praca formacyjna małych grup, porad-
nictwo, które z natury wymagają dużej kompetencji i czasu.

Konkludując: taka będzie formacja chrześcijańska w Kościele, jaka 
będzie świadomość Kościoła, zwłaszcza w jego przewodnikach. Pytanie 
o formację chrześcijańską jest więc najpierw pytaniem do nas, przewod-
ników, o naszą eklezjalną świadomość. 

II. Sedno formacji chrześcijańskiej 

Na pytania: Co jest sednem formacji chrześcijańskiej? Co jest jej rdze-
niem, pulsującym centrum? odpowiedź znajduję w stwierdzeniu Bene-
dykta XVI w encyklice Deus caritas est: „U początku bycia chrześcijaninem 
nie ma decyzji etycznej czy jakiejś wielkiej idei, jest natomiast spotkanie 
z wydarzeniem, z Osobą, która nadaje życiu nową perspektywę, a tym 
samym decydujące ukierunkowanie” (nr 1). Stwierdzenie Benedykta XVI 
wskazuje na kilka wartości nośnych formacji chrześcijańskiej. 



52 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

II.1. Osobiste spotkanie z Jezusem Chrystusem

Archè (początek, fundament, źródło porządku) formacji chrześcijań-
skiej jest osobiste spotkanie z Osobą Jezusa Chrystusa (por. Mk 1,1). To 
oznacza, że formacja chrześcijańska ze swej istoty ma być chrystocen-
tryczna. Skoro zaś chodzi w niej o osobowe spotkanie, ma być osobista, 
ma zmierzać do doświadczenia osobowej relacji. Pierwsze w formacji 
nie jest troszczenie się o poznanie norm etycznych czy idei, ale poznanie 
Osoby Jezusa Chrystusa przez osobiste z Nim spotkanie. Ono jest źród-
łem wszelkiego innego poznania. Chodzi o żywe doświadczenie relacji, 
docierające głęboko do wnętrza, ogarniające całą osobę we wszystkich 
jej wymiarach i sferach. Jakie spotkanie, taka relacja; jaka relacja, taka 
formacja; jaka formacja, takie życie. To jakość osobistej relacji z Jezusem 
Chrystusem stanowi o jakości życia chrześcijańskiego. Poza relacją nie 
ma życia. Życie nie rodzi się z mówienia, z intelektualnego poznania, ale 
z intymnej więzi. Stąd formacja chrześcijańska nie może polegać jedynie 
na mówieniu o Jezusie, bo Jezus Chrystus nie jest ideą, nie jest tematem 
wiary, nie jest konkluzją naszych myśli. Gdyby był ideą, tematem wiary, 
przedmiotem rozważań, wystarczyłoby mówić o Nim, ale On nie jest ideą, 
lecz Osobą. Nie jest przedmiotem, ale podmiotem formacji.

Wydaje się, że powodzenie lub kryzys w chrześcijańskiej formacji tkwi 
w tym, czy nauczanie prowadzi do doświadczenia osobistej relacji z Jezu-
sem Chrystusem, czy jedynie do wiedzy, światopoglądu. Ludzie współ-
cześni nie są zmęczeni Jezusem Chrystusem. Przeciwnie, poszukują Go 
i tęsknią za Nim, często nieświadomie. Widoczne jest to „w różnych nowych 
formach religijnych poszukiwań” (Ecclesia in Europa, nr 66). Są natomiast 
coraz bardziej zmęczeni i znużeni mówieniem im o Bogu, które nie pro-
wadzi do żywego spotkania z Nim. Kościołowi w Europie i Polsce nie grozi 
masowy ateizm, natomiast zagraża masowy apateizm. Staje się on współ-
czesną formą neopogaństwa. Wielu nie spotyka żywego Boga, o którym 
tak wiele się mówi.

Św. Jan Paweł II w Liście apostolskim na zakończenie Roku Jubileu-
szowego 2000, który jest swoistym programem duszpasterskim na trze-
cie tysiąclecie, zwrócił uwagę, że ludzie naszych czasów przypominają 
Greków, którzy prosili uczniów o spotkanie z Jezusem: „«Chcemy ujrzeć 
Jezusa» (…) choć może nie zawsze świadomie, proszą dzisiejszych chrześ-
cijan, aby nie tylko «mówili» o Chrystusie, ale w pewnym sensie pozwo-
lili im Go «zobaczyć»” (Novo millenio ineunte, nr 16).



53Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

II.2. Pilna potrzeba formacji do słuchania Słowa

Uważam, że istnieje pilna potrzeba formacji do słuchania Słowa, nie 
słowa abstrakcyjnego, nie idei, ale Osobowego, „nie «słowa spisanego 
i milczącego, ale Słowa Wcielonego i żywego»” (Verbum Domini, nr 7). 
Słowo ma widzialne oblicze Jezusa z Nazaretu (zob. tamże, nr 12). Czło-
wiek jest tym, co słyszy. Kształtuje nas najpierw słuchanie i to, czego słu-
chamy. Bez słuchania niemożliwe jest spotkanie. Jakie słuchanie, takie 
spotkanie; jakie spotkanie, taka relacja; jaka relacja, takie życie. Jaka 
relacja z Jezusem Chrystusem, takie życie chrześcijańskie. To niezwy-
kle ważne założenie antropologiczne i teologiczne dla praxsis formacji  
chrześcijańskiej. 

Żadna książka i żadne inne słowo nie mogą być stawiane na równi ze 
Słowem Bożym. Nie mają w sobie mocy sprawczej, którą posiada Słowo 
Boga, i dlatego nie mogą go zastąpić. O. Innocenzo Gargano powie, że 
dopóki nie uwierzymy w niezastąpioną moc Słowa, nie powierzymy się 
radykalnie Słowu Boga3. Odkąd Słowo stało się ciałem w Jezusie Chrystu-
sie, Bóg nie ma już nic więcej do powiedzenia – twierdzi Jan od Krzyża. 
Objawiając się w Jezusie, jakby mówi do nas: wszystko już Ci powiedziałem 
w moim Słowie, którym jest mój Syn, i nie mam już nic więcej do powie-
dzenia. Wpatruj się w Niego, w Nim bowiem powiedziałem Ci i objawi-
łem wszystko (por. Droga na Górę Karmel II, 22,4-5). Odtąd jedynie stale 
powtarza to samo – to, co powiedział już kiedyś w Jezusie. Jezus jest osta-
tecznym wydarzeniem Słowa Bożego w historii. Ponad spotkanie z Nim 
już nie ma nic więcej. 

II.3. Spotkanie w człowieczeństwie

Nasza religia chrześcijańska jest jedyną pośród wielkich religii świata, 
która wyznaje Boga, który stał się Człowiekiem. Ma więc ze swej natury 
prowadzić do bliskiego spotkania z Osobą Boga, który stając się praw-
dziwym człowiekiem, „zjednoczył się z każdym człowiekiem” (KDK 22). 
Jeśli odpowiedzialni za formację chrześcijańską teolodzy, duszpasterze, 
katecheci, nie będą w sobie posiadali tego doświadczenia, wówczas pro-
wadzona przez nich formacja będzie abstrakcyjna, czyli taka, w której 
poznanie, wiedza dotycząca prawd wiary, idei, norm etycznych, abstra-

3  Por. I. Gargano, Lectio divina. Wprowadzenie, Kraków 2001, s. 18–19.



54 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

hować będzie od osobistego spotkania z żywym Bogiem – Człowiekiem 
i w ten sposób prowadzić będzie do ateizmu praktycznego, ponieważ Bóg 
zechciał objawić się konkretnemu historycznemu człowiekowi (kard. 
Carlo Maria Martini).

Odsłania się przed nami ważny wątek chrześcijańskiej formacji do 
człowieczeństwa, w którym uobecnia się Syn Bożym, najpiękniejszy 
z synów ludzkich. Tajemnica wcielenia ma się przedłużać w nas. Bez 
naszego ludzkiego zaangażowania, bez naszej ludzkiej dyspozycji Bóg nie 
może objawiać swojego ludzkiego oblicza, będzie pozbawiony mieszkania  
w świecie. 

Wiele apostazji, odejścia od wiary spowodowane jest tym, że Bóg, któ-
rego ukazujemy, jest zbyt mało ludzki. Wielu nie wierzy w Boga tylko dla-
tego, że obraz Boga, jaki noszą w sobie lub jaki spotkali w innych, jest 
tak nieludzki, że „nie do wiary”. Ludzie nie szukają Boga w kamieniach, 
w instytucjach – szukają Go najpierw w człowieku. 

Droga do Boga prowadzi przez nasze człowieczeństwo. Dla coraz więk-
szej rzeszy ludzi pozostaniemy jedyną księgą Ewangelii, jaką w życiu 
„przeczytają”. Czy będzie dla nich w ogóle możliwe uwierzyć w Jezusa 
Chrystusa, Syna Boga żywego, jeśli nasze człowieczeństwo różniłoby się 
diametralnie od Jego człowieczeństwa? W jakiego Jezusa byliby zdolni 
uwierzyć ci ludzie, którzy, często nie z własnej winy, stali się duchowymi 
analfabetami, jeśli Jezus, którego głosi Kościół na podstawie Ewangelii, 
nie miałby podstaw do objawiania się w ludzkim obliczu najpierw swoich 
pasterzy, a potem każdego wierzącego? Bóg chce stać się czytelny w świe-
cie przez nasze człowieczeństwo! 

Tam, gdzie w Kościele, zwłaszcza w jego przewodnikach, pojawia się 
kryzys człowieczeństwa, tam oblicze Jezusa Chrystusa, Boga Człowieka 
traci swoją wyrazistość. Jego Osoba dla wielu staje się wówczas daleka 
i w konsekwencji coraz więcej ludzi się od Niego oddala. Najbardziej dra-
matyczna dla chrześcijańskiej wiary staje się ta sytuacja, w której gubi 
ona najważniejszy punkt odniesienia: bliską, osobową relację z Jezusem 
– Bogiem Człowiekiem. Bóg w Jezusie wkroczył w realną historię każdego 
bez wyjątku człowieka, wszedł w osobistą relację z każdą ludzką historią. 
Jeśli usunęlibyśmy ten wymiar, wtedy zniszczylibyśmy wiarę chrześci-
jańską. W formacji chrześcijańskiej trzeba przywrócić Bogu Jego ludz-
kie oblicze. Najpiękniejszy z synów ludzkich pociąga do siebie pięknem 
swego człowieczeństwa. 



55Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

II.4. Trzy błędy w chrześcijańskiej formacji 

W Pierwszej Księdze Samuela czytamy „dziwne” słowa: „W owym cza-
sie rzadko odzywał się Pan, a widzenia nie były częste” (1 Sm 3,1). Prze-
cież w Izraelu, w czasach Samuela, wiele mówiło się o Bogu. Właśnie: 
można wiele mówić o Bogu i nie pozwolić mówić Bogu. W formacji nie 
chodzi jedynie o mówienie o Bogu. Kto wie – zastanawia się kard. R. Can-
talamessa – czy mimo wielu słów wypowiadanych dzisiaj na temat Boga 
i Biblii, gdy jutro zabierze się ktoś do napisania historii duchowości naszej 
epoki, nie będzie musiał zacząć także od słów: „W owym czasie rzadko 
odzywał się Bóg”. Warto by przeglądnąć pod tym kątem konspekty kate-
chezy, teksty homilii, konferencji rekolekcyjnych itp. 

W tym miejscu chciałbym zwrócić uwagę na trzy, moim zdaniem, 
główne zagrożenia – pokusy, które w formacji chrześcijańskiej nie pozwa-
lają „odzywać się Bogu”, to znaczy sprawiają, że Bóg zamiast podmiotem 
staje się przedmiotem formacji: intelektualizm, idealizm i moralizm. 
Bardzo pomogły mi obserwacje kard. Raniero Cantalamessy OFMCap.

II.4.1.	 Intelektualizm
W chrześcijaństwie współczesnej Europy rozwinęła się pewna cecha, 

która mocno naznaczyła nauczanie w Kościele. Wydaje się wręcz domi-
nować. Nabytek jeszcze z czasów reformacji. Rozwijała się przez trzy 
minione stulecia oświecenia. Najpierw w najwyższych sferach spekulacji 
filozoficznych i teologicznych. Potem powoli cecha ta zaczęła naznaczać 
coraz bardziej całe chrześcijańskie przepowiadanie Słowa Bożego. Otóż 
wciąż powtarzamy „wpadkę” św. Pawła na Areopagu. Przez kolejne wieki 
ulegaliśmy pokusie, aby formowanie do wiary opierać bardziej na naszej 
ludzkiej mądrości niż na „mocy Bożej” (por. 1 Kor 2,5), nazywając problem 
słowami św. Pawła: głoszenie nauki było coraz częściej opierane „na uwo-
dzących przekonywaniem słowach mądrości” (por. 1 Kor 2,4). To jednak 
sprawiło, że przepowiadanie coraz bardziej oddalało się od mocy Ducha 
Świętego, a kładło nacisk na ludzką mądrość także w nauczaniu teologii.

„Dyskursy oparte na ludzkiej mądrości – zauważa o. Cantalamessa – 
są same z siebie przekonywujące i skłaniają słuchaczy (i to jak skłaniają!) 
do udzielenia akcesu czysto ludzkiego i intelektualnego”4. Powszechnie 
panujący racjonalizm wkradł się w kaznodziejstwo. Zaczęto konferować, 

4  R. Cantalamessa, Tajemnica głoszenia Słowa Bożego, Wrocław 2007, s. 48–49.



56 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

wchodzić w dysputy z zagadnieniami życia, w ludzkie dywagacje, w ana-
lizowanie, wyjaśnianie tematów. Sami zaczęliśmy nazywać rekolekcyjne 
wystąpienia naukami rekolekcyjnymi. 

„Chrześcijańscy kaznodzieje niekiedy zbytnio poddali się dyktatowi 
świata i ich przepowiadanie stawało się coraz bardziej «mądre», histo-
rycznie i teoretycznie dobrze udokumentowane, za to coraz mniej keryg-
matyczne, czyli nie oparte na bezdyskusyjnej władzy Boga”5. 

II.4.2.	Idealizm
Konsekwencją takiego przepowiadania, a w nim formowania, jest 

idealizm. Kiedy przejmujemy własnym rozumem panowanie nad Sło-
wem, wówczas już nie Słowo głosi prawdę, ale to my mówimy o prawdzie, 
posługując się Słowem. Różnica jest subtelna, lecz zasadnicza. Zamiast 
pozwolić Słowu, aby prowadziło słuchającego do osobowego spotkania 
z Bogiem, mówimy o Bogu. Mówienie o Bogu bez prowadzenia do osobi-
stego doświadczenia spotkania z Nim sprawia, że górę bierze idea Boga. 
Bóg staje się tematem, ideą, a nasze mówienie zamienia się w idealizm, nie 
prowadzi do życia, ale może wręcz abstrahować od życia, zwłaszcza tego 
osobistego. Można pięknie nauczać, mówić o formacji, abstrahując cał-
kowicie od aktualnego stanu serca człowieka wierzącego, nie poruszając 
i nie przenikając serce. I nie może być inaczej, ponieważ ludzka mądrość 
nie jest w stanie przeniknąć tajników ludzkiego serca, nie dociera do jego 
głębin. Na najtajniejsze głębiny serca dociera jedynie Słowo. To ono jest 
żywe i skuteczne, ostrzejsze niż wszelki miecz obosieczny ludzkiej mądro-
ści, tylko ono przenika aż do rozdzielenia duszy i ducha, stawów i szpiku, 
tylko ono jest zdolne osądzić pragnienia i myśli serca. Tylko Słowo Boże 
widzi serce do końca. „Nie ma stworzenia, które by dla Niego było nie-
widzialne”. Jedynie przed „oczami” Bożego Słowa wszystko jest odkryte 
i odsłonięte. Przed Słowem każdy zdaje rachunek (por. Hbr 4,12-13). 

Mówienie jedynie o Bogu, zamiast prowadzenie do spotkania z Nim, 
staje się „bezpieczne”, pozwala nie angażować się życiem, a jedynie dywa-
gować, rozmyślać, racjonalizować. Kard. Cantalamessa stwierdza wręcz, że 
„cała kultura i teologia Zachodu od pewnego momentu, zwłaszcza w Euro-
pie Północnej, opiera się zasadniczo na takiej ideologii. Nawet Bóg żywy 
został zredukowany do «idei żywego Boga». Tymczasem ludzie oczekują, 
podobnie jak ongiś Grecy w Ewangelii Jana, abyśmy nie tylko «mówili» 

5  Tamże, s. 50.



57Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

o Chrystusie, ale w pewnym sensie pozwolili im Go «zobaczyć»”. „«Chcemy 
ujrzeć Jezusa» (J 12,21)” (por. Novo millenio ineunte, nr 16). 

II.4.3.	Moralizm
Kiedy przepowiadanie i nauczanie z mocą i mądrością Słowa ustępuje 

ludzkiej mądrości, wtedy zmienia się pedagogia przepowiadania i formo-
wania. Mówi się wiele o tym, co należy wiedzieć i co należy czynić, zamiast 
rozkochać ludzi w Ewangelii i rozsmakować w Słowie. Nie teoria i wiedza 
prowadzą do przemiany, ale doświadczenie piękna życia ewangelicznego. 
Bez prowadzenia do zażyłej relacji ze Słowem Osobowym Jezusem Chry-
stusem pouczanie o tym, jak żyć, zamienia się w moralizowanie, które 
nierzadko staje się powodem tego, że ludzie nie chcą słuchać o życiu moral-
nym, a gdy słyszą nasze moralizowanie, przestają słuchać i odchodzą. 

W ewangelicznej formacji istnieje ścisły związek między cardia (ser-
cem) i metanoia (zmianą myślenia). Pamiętając o porządku, to poruszone 
serce porusza do zmiany myślenia, nie odwrotnie. Joseph Ratzinger zwra-
cał uwagę, że głębokie poruszenie pięknem Chrystusa jest poznaniem 
głębszym i bardziej rzeczywistym niż racjonalizowanie i dedukowanie. 
Nie pomniejsza to w żadnym stopniu wartości refleksji teologicznej. Ona 
pozostaje bardzo ważna. Jednak jakakolwiek refleksja, nawet teologiczna, 
bez wstrząsu wywołanego spotkaniem z pięknem Osoby Jezusa Chrystusa 
nie potrafi zająć serca6. Jeśli bowiem poznanie nie prowadzi do miłości 
i nie sprawia, że ludzkie serce zaczyna pałać, wówczas może się zdarzyć, 
że teologia będzie jedynie czystą wiedzą o tekstach biblijnych i o dziejach 
chrześcijaństwa, podporządkowana jednocześnie innym wyborom życio-
wym niż mówi wiedza. Tak rodzi się może duchowa schizofrenia: głowa 
podąża w jednym kierunku, a serce w drugim. Nie trzeba przekonywać, 
że to nie tylko nie służy wierze, lecz ją niszczy. 

Sprawdzają się prognozy młodego profesora teologii, Josepha Ratzin-
gera, który przed 60 laty, studiując zachodzące procesy społeczne i reli-
gijne, powiedział w osławionym wykładzie, że przyszłość Kościoła zależeć 
będzie od tych, „którzy mają głębokie korzenie i żyją pełnią wiary, a nie 
od tych, którzy próbują jedynie wypisywać recepty. Musi upaść Kościół 
pozbawiony głębi i uciekający w otępienie, Kościół bez wiary, celebru-
jący kult działania oparty jedynie na ludzkich projektach. Taki Kościół 
musi upaść sam z siebie. Pozostanie Kościół Jezusa Chrystusa. W świe-

6  J. Ratzinger, W drodze do Jezusa Chrystusa, Kraków 2005, s. 36–37.



58 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

cie, w którym zagubieni ludzie będą odczuwać coraz większą samotność 
i doświadczą całkowitej bezradności, wspólnota Kościoła, prawdopodob-
nie nie będąc już tak wielką siłą społeczną, rozkwitnie na nowo i poprzez 
swoją świeżość życia i duchową pasję stanie się Kościołem – ojczyzną, do 
której garnąć się będą ludzie, szukając w nim życia i nadziei sięgającej 
poza granicę śmierci”7.

III. Projekt pedagogiczny chrześcijańskiej formacji

W formacji chrześcijańskiej trzeba koniecznie wychodzić od Słowa 
Bożego. Ono wskazuje i cel, i drogę (hodos), czyli metodę. W nim jest cały 
program życia chrześcijańskiego. Ma w sobie moc sprawczą. Nie tylko 
mówi, czym jest formacja, ale sprawia ją, formuje.

Teolodzy przypominają o creatio continua, a więc o formatio continua, 
które dokonuje się przez Słowo. Wszystko przez Nie się staje, a bez Niego nic 
się nie staje, z tego, co się staje (por. J 1,3). Słowo znało nas zanim uformo-
wało nas w łonie matki (por. Jr 1,5; Ga 1,15) i nadal stwarza nas i formuje.

Cały projekt formacji chrześcijańskiej zawarty jest w Ewangelii, w Oso-
bie Jezusa Chrystusie. To On jest Ewangelią (por. Mk 1,1). Słowo Wcielone 
– to ono nas formuje, Słowo Osobowe, żyjące. 

Św. Jan Paweł II na pytanie: „Co mamy czynić?” (por. Novo millenio 
ineunte, nr 29), jakim kierować się programem w aktualnej sytuacji Koś-
cioła i świata, odpowiedział jednoznacznie: „Nie, nie zbawi nas żadna 
formuła, ale konkretna Osoba oraz pewność, jaką Ona nas napełnia: Ja 
jestem z wami! Nie trzeba zatem wyszukiwać «nowego programu». Pro-
gram już istnieje: ten sam, co zawsze, zawarty w Ewangelii i w żywej Tra-
dycji. Jest on w istocie rzeczy skupiony wokół samego Chrystusa, którego 
mamy poznawać, kochać i naśladować, aby żyć w Nim życiem trynitar-
nym i z Nim przemieniać historię” (Novo millenio ineunte, nr 29).

III.1. Błędne założenia w projekcie formacji

Zacznijmy od tego, że trzeba nam strzec się dwóch błędów w projekcie 
formacji chrześcijańskiej przygotowywanym w Kościele. Zawierają one 

7  Por. J. Ratzinger/Benedykt XVI, Wiara i przyszłość, Kraków 2007, s. 74–75.



59Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

kuszące, światowe pozory dobra, którym nieraz nieświadomie ulegamy, 
głównie z powodu braku pogłębionego rozeznania. 

III.1.1.	Instytucjonalizm
Pierwszy błąd to uleganie pokusie światowej pragmatyki, że jeśli uda 

nam się odnowić instytucję Kościoła, wówczas odnowi się życie chrześ-
cijańskie w Kościele. To nie instytucja rozwija życie Kościoła, ale to życie 
Kościoła rozwija instytucję. Jaki poziom i kondycja życia chrześcijańskiego, 
taki poziom i kondycja instytucji. Nie odwrotnie. Jakość formacji chrześci-
jańskiej będzie wpływała na jakość instytucji kościelnych. W dokumencie 
Kościoła Nowe powołania dla nowej Europy czytamy krytyczną samoocenę 
Kościoła. „Dzisiaj okazuje się, że wychowawcza struktura wewnątrz i poza 
Kościołem jest słaba. Chodzi tu o strukturę, która nie tylko powinna przed-
stawić i określić cel do osiągnięcia, ale także linie pedagogiczne do niego 
prowadzące (…) Weryfikujemy… słabość wielu miejsc pedagogicznych 
(grupa, wspólnota, oratoria, szkoły, a przede wszystkim rodzina)”. Kry-
zys formacji chrześcijańskiej jest z pewnością także kryzysem projektu 
pedagogicznego i wychowawczego. Ocena podana w kontekście powołań 
kościelnych z pewnością dotyczy wszystkich obszarów formacji chrześci-
jańskiej. Kondycja ilości i jakości powołań jest niewątpliwie papierkiem 
lakmusowym kondycji formacji chrześcijańskiej w ogóle.

Jeśli w udoskonalaniu formacji chrześcijańskiej kryterium będzie 
instytucja i jej zasady organizowania się, wówczas formacja nie będzie 
się dynamizowała, lecz instytucjonalizowała. Sama instytucja wspiera, 
ale nie dynamizuje. Swój dynamizm formacja czerpie z żywej, osobowej 
relacji z Jezusem, z dynamiki doświadczenia wiary, a nie z najbardziej 
nawet sprawnej instytucji.

Kościół jako instytucja ma gwarantować środowisko formacji, ale nie 
być jej pierwszym kryterium rozwoju. Ilekroć o formacji decydują kryte-
ria instytucjonalne, tylekroć formacja staje się statyczna, pasywna, nie 
dynamizuje osoby. To uformowana osoba ma dynamizować struktury 
instytucjonalne, nie odwrotnie. Inaczej bowiem Kościół będzie przypo-
minał wielką, okazałą limuzynę, która posiada mały silniczek (tak przed 
laty wyraził się w jedynym z wywiadów nieżyjący już kard. Joachim Mei-
sner o kondycji Kościoła w Niemczech).

Niestety, wciąż dosyć powszechne staje się budowanie tożsamości Koś-
cioła i jego wiernych na działaniu i strukturach. Wartość działania i struk-
tur jest niezaprzeczalna. Problem jednak polega na tym, że instytucje 



60 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

kościelne w poszukiwaniu własnej tożsamości nierzadko dosyć szybko 
przechodzą od zainteresowania sposobem życia i formacji członków do 
zainteresowania strukturami i nowymi rozwiązaniami duszpasterskimi. 
W sposób niemal niezauważalny popada się w iluzoryczne przekonanie, 
że wystarczy zmienić struktury, aby zmienił się człowiek. Tymczasem 
zmiany i udoskonalenia zewnętrzne mogą wesprzeć, ale nie są w stanie 
odbudować czy odnowić tożsamości wierzącego, a tym samym instytucji 
Kościoła. Sama restrukturyzacja obszarów duszpasterskiej pracy, nowe 
rozwiązania duszpasterskie, pragmatyzm, nie przynoszą oczekiwanych 
rezultatów8. I nie może być inaczej. Zasadnicza wartość i moc Kościoła nie 
tkwi w strukturach, lecz w osobach uobecniających ewangeliczne życie 
Jezusa Chrystusa. Miarą formacji chrześcijańskiej nie są nowoczesne 
struktury, tendencje społeczne, ale Chrystus i Jego Ewangelia, ewange-
liczność życia wiernych. 

III.1.2.	Laicyzm 
Drugi błąd polega na tym, żeby natchnień i światła do odnowy for-

macji chrześcijańskiej szukać w wyzwaniach tego świata. Innymi słowy: 
dobra lektura wyzwań tego świata pomoże nam dobrze przeczytać aktu-
alne wyzwania dla formacji chrześcijańskiej. Nierzadko ta pokusa przera-
dza się w ostrzejszą postać: dostosowywania się do myślenia tego świata. 
Jestem osobą zakonną i wiem, na czym polega błąd źle rozumianego 
aggiornamento, do którego wezwało nas Vaticanum II w Perfectae Carita-
tis. Mocno zaangażowaliśmy się ad extra – w formację świata, a zanie-
dbaliśmy formację ad intra, czyli siebie samych. Skutek tego jest bolesny. 
Zamiast ewangelizować świat, świat zaczął laicyzować nas. W dalszym 
rozważaniach powiem, co może pomóc nam ustrzec się od tych błędów, 
i wskażę drogę pozytywną. W każdym bądź razie to nie świat ma pomóc 
Kościołowi czytać siebie, ale to Kościół ma pomóc światu, by dobrze sie-
bie przeczytał. Jak? W jeden sposób: w świetle Słowa Bożego. W pierw-
szym przypadku grozi nam lectio humana. Jaka lectio, taki Kościół. Lectio 
humana rodzi Eccelsia humana. Lectio divina rodzi Ecclesia divina. Kościół 
nie jest dziełem ludzkim, nie zrodził się z ludzkiego myślenia, czy ludz-
kiej lektury. Kościół zrodził się i rodzi ze słuchania Słowa (Benedykt VI). 
To niezwykle ważne dla projektu formacyjnego w Kościele. Czy Kościół 

8  Por. A. Manenti, Powołanie, psychologia i  łaska, Kraków – Niepokalanów 1995, 
s. 25–26.



61Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

będzie czytał siebie i świat w świetle słowa, czy świat będzie czytał Koś-
ciół? Czy Biblia czyta nam gazetę, czy gazeta czyta nam Biblię? 

III.2. Priorytet Słowa i myślenia teologicznego

Jednym z istotnych elementów życia chrześcijańskiego jest rozeznawa-
nie duchowe. Niemożliwe jest rozeznawanie duchowe bez teologicznego 
myślenia. Nie mam wątpliwości, że właściwą odpowiedzią na światowość 
jest myślenie teologiczne. Socjologiczne i psychologiczne, choć ważne, 
nie wystarcza. Paweł posiadał myślenie teologiczne. Wydaje się, że jest 
go dzisiaj zbyt mało. Trzeba je odzyskać. Potrzeba nam Pawłów, którzy 
będą pielęgnowali i z pokorą rozwijali w Kościele teologiczne myślenie. 
Ks. Henri Nouwen, profesor psychologii i duchowości, stawia pokornie 
diagnozę, bazując na osobistym doświadczeniu: „Problemy, które podej-
muje dziś większość przywódców chrześcijańskich, są przede wszystkim 
natury psychologicznej bądź socjologicznej, mimo, że ujmują je oni w kate-
goriach biblijnych. Trudno w praktyce niesienia posługi kapłańskiej odna-
leźć myślenie prawdziwie teologiczne, myślenie Chrystusowe. Bez rzetelnej 
refleksji teologicznej przyszli przywódcy będą niewiele lepsi niż pseudop-
sychologowie, pseudosocjologowie, pseudodziałacze społeczni”9. Stawia 
diagnozę: „Potrzebna jest głęboka duchowa formacja, która obejmuje całą 
osobę – ciało, umysł i serce. Jestem zdania, że nie do końca zdajemy sobie 
sprawę z tego, jak daleko posunęła się laicyzacja nawet w uczelniach teo-
logicznych. Formacja w duchu Chrystusa, który nie trzymał się władzy, 
ale zrezygnował z niej, stając się sługą, nie jest tym, do czego zmierza się 
w większości seminariów. Wszystko w naszym, opartym na konkuren-
cji i ambicji, świecie stoi takiej formacji na przeszkodzie. O ile jednak 
będziemy do niej zmierzać i ją realizować, o tyle możemy mówić o nadziei 
dla Kościoła dwudziestego pierwszego wieku”10.

Myślę, że także dzisiaj do niejednej z naszych wspólnot Kościoła w Pol-
sce Paweł napisałby podobnie, jak do Galatów: „Nadziwić się nie mogę, że 
od Tego, który was łaską Chrystusa powołał, tak szybko chcecie przejść do 
innej Ewangelii” (Ga 1,6). Syndrom apostazji Galatów pojawia się w naszej 
rzeczywistości. I nie chodzi bynajmniej o odejścia z „hukiem” apostatów 

9  H. Nouwen, W imię Jezusa. Refleksje nad chrześcijańskim przywództwem, Kraków 2004, 
s. 77–79.

10  Por. tamże, s. 81.



62 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

rozczarowanych, zbuntowanych, wypisujących się z Kościoła. Podzie-
lam, notabene, zdanie Tomáša Halìka, że w „wypisujących się z Kościoła”, 
wbrew pozorom, często więcej jest buntu niż zimnej chęci odłączenia się. 
U jednych przedmiotem gniewu jest obraz Kościoła, który znają z mediów 
i który przejmują ze swojego otoczenia. Lecz ich oddalenie się od Koś-
cioła nie jest tym samym, co odrzucenie chrześcijaństwa. Antykleryka-
lizm i ataki na Kościół niekoniecznie muszą wynikać z ateizmu. Czasami 
są wyrazem żalu do „ziemskiego personelu Boga”, a to może oznaczać, 
że zdeklarowani apostaci biorą na poważnie wymagania stawiane przez 
Ewangelię i buntują się, gdy widzą, że ci, którzy głoszą im ewangeliczne 
wymagania, sami ich nie realizują11. Powodem ich apostazji jest niejed-
nokrotnie obraz życia innych „apostatów”. Jest bowiem rodzaj „aposta-
tów” o wiele bardziej niebezpiecznych. 

Jeśli pomimo świadomości samej istoty formacji chrześcijańskiej 
mówimy dzisiaj o powodzeniu lub niepowodzeniu w formacji, trzeba 
pytać o projekt pedagogiczny, którym się kierujemy. Kryzys formacji bar-
dzo często ma swe źródło w kryzysie projektu pedagogicznego. Przykła-
dem jest duże wyzwanie związane z ludźmi młodymi w Kościele, którzy 
coraz częściej się od niego oddalają. Papieskie Dzieło Powołań Kościel-
nych w jednym ze swoich dokumentów zwraca uwagę, że: „Młodzi często 
nie widzą w Kościele przedmiotu swoich poszukiwań i miejsca odpowie-
dzi na ich pytania i oczekiwania. Uwidacznia się, że nie Bóg jest proble-
mem, lecz Kościół. Kościół ma świadomość trudności porozumienia się 
z młodymi, braku prawdziwych projektów duszpasterskich (...), słabości 
teologiczno-antropologicznej niektórych katechez”12.

III.3. Projekt oparty na lectio divina (Verbum Domini, 87)

W Verbum Domini znajdujemy znamienną obserwację Benedykta XVI: 
„Słowo Boże faktycznie skłania nas do zmiany naszej koncepcji realizmu: 
«Realistą jest ten, kto w słowie Bożym rozpoznaje fundament wszystkiego». 
Potrzebujemy tego szczególnie w naszych czasach, w których uwidocz-
nia się nietrwałość wielu rzeczy, na których się opieramy, budując życie, 

11  A. Grün, T. Halìk, W. Nonhoff (red.), Bóg zagubiony. Wiara w objęciach niewiary, 
Kraków 2017, s. 86–87.

12  Papieskie Dzieło Powołań Kościelnych, Nowe powołania dla nowej Europy, nr 11 b.



63Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

w których jesteśmy skłonni pokładać nadzieję”. W słowie Boga mamy upa-
trywać fundament naszych projektów. 

III.3.1.	Opatrznościowe lekarstwo na nasze czasy
„Pośród środków, które mogą najbardziej pomóc chrześcijanom żyjącym 

we współczesnym świecie w osiągnięciu wewnętrznej jedności, pokoju, 
zdolności do konstruktywnego życia społecznego, istnieje pewne ćwi-
czenie (…) zmierzające do codziennej praktyki lectio divina (…), tak, aby 
demaskowała w nas pułapki współczesnej mentalności i aby zmierzała 
do czytania wszystkich rzeczywistości według myśli i serca Bożego (…). 
Praktyka lectio divina jest lekarstwem na dzisiejsze niespokojne, poka-
wałkowane życie. Lectio divina to naprawdę opatrznościowe lekarstwo 
na nasze czasy”13.

Benedykt XVI w pierwszych miesiącach swego pontyfikatu, na kon-
gresie z okazji 40. rocznicy ogłoszenia Konstytucji dogmatycznej o Obja-
wieniu Bożym Dei verbum (14–18 IX 2005) zwrócił się do ok. 400 teologów, 
biblistów i innych delegatów ze 100 krajów. Powiedział: „Chciałbym przede 
wszystkim przypomnieć i polecić prastarą tradycję lectio divina (…) Prak-
tyka ta, jeśli będzie się ją skutecznie propagować, przyniesie w Kościele 
– jestem o tym przekonany – nową duchową wiosnę”14. Kilka lat później 
w Verbum Domini daje kapitalną syntezę drogi lectio divina, która stresz-
cza projekt i pedagogię formacji chrześcijańskiej. Ten projekt wyznaczają 
cztery etapy i cztery czasy dojrzewania chrześcijańskiego. Lectio, medita-
tio, oratio i contemplatio trzeba widzieć jako „opowieść” o tym, co dzieje 
się z człowiekiem wierzącym, wspólnotą, Kościołem, który decyduje się 
żyć w rytmie słowa. W lectio divina nie chodzi bowiem o kolejną praktykę 
pobożnościową, o metodę modlitwy Słowem Bożym. Byłoby to zreduko-
wanie wartości tej wielowiekowej praktyki. Chodzi o coś znacznie więcej, 
o coś, co jest niezbędne dla życia Kościoła. W lectio divina chodzi o stra-
tegiczny wybór opcji życia. 

Lectio divina to nie alternatywa, ale konieczność w życiu Kościoła. Koś-
ciół bez lectio divina nie byłby Ecclesia Divina. Nie ma Ecclesia Divina bez 

13  Zob. C. M. Martini, La Parola di Dio Nel futuro dell’Europa. Card Carlo Maria Martini, 
dagli incontri di Camaldoli 2002, http://www.internetica.it/ParolaEu–Martini.htm (dostęp: 
24.04.2025).

14  Benedykt XVI, Słowo Boże źródłem odnowy Kościoła. Do uczestników kongresu z okazji 
40. rocznicy ogłoszenia soborowej Konstytucji „Dei verbum”, „L’Osservatore Romano” 26 
(2005), nr. 11–12, s. 25. 



64 Ks. dr Krzysztof Wons SDS

lectio divina. Albo lectio divina i Ecclesia Divina, albo lectio humana i Ecclesia 
humana. Św. Jan Paweł II w programie duszpasterskim na trzecie tysiąc-
lecie postawił mocną tezę: „powrót do wiekowej i nadal aktualnej prak-
tyki jest konieczny” (Novo millenio ineunte, nr 39). 

III.3.2.	 Cztery etapy formacji
Lectio w czasach silnego kultu subiektywizmu, relatywizowania prawdy, 

formuje do autentycznego poznania prawdy objawionej. Wychowuje do 
stawiania sobie pytania: „Co mówi Bóg?” Bez tego etapu istnieje ryzyko, 
że nasze czytanie tekstu Biblii, nasze praktykowanie wiary „będzie jedy-
nie pretekstem, by nigdy nie wyjść poza własne myśli”. 

Meditatio chroni przed abstrakcyjnym przeżywaniem wiary, przed 
moralizmem i idealizmem. Wychowuje do stawiania pytania: Co mówi 
Bóg do mnie, o mnie? Pomaga usłyszeć Boga we własnej historii życia, 
w historii rodzinnym wspólnoty. Wychowuje do konfrontowania się ze Sło-
wem Osobowym w naszym „dzisiaj”, gdyż nie chodzi o rozważanie słów 
wypowiedzianych w przeszłości, ale o spotkanie z Osobą Jezusa i Jego sło-
wem w chwili obecnej. 

Oratio uwrażliwia na naszą odpowiedź Słowu, zakłada pytanie: Co my 
mówimy Panu w odpowiedzi na Jego Słowo? Oratio leczy z intelektuali-
zmu, penetruje serce, „jest pierwszym sposobem, przez który Słowo nas 
zmienia”. 

Lectio divina zmierza do contemplatio, „podczas której przyjmujemy – 
jako dar Boga – Jego spojrzenie przy ocenie rzeczywistości i zapytujemy 
się: Jakiego nawrócenia umysłu, serca i życia domaga się od nas Pan? (…) 
Słowo Boże jawi się tutaj jako kryterium rozeznania: jest ono «żywe (...), 
skuteczne i ostrzejsze niż wszelki miecz obosieczny, przenikające aż do 
rozdzielenia duszy i ducha, stawów i szpiku, zdolne osądzić pragnienia 
i myśli serca» (Hbr 4,12)”. Benedykt XVI konkluduje: „lectio divina w swojej 
dynamice nie kończy się, dopóki nie doprowadzi do działania (actio), spra-
wiającego, że życie wierzącego staje się darem dla innych w miłości”. 

Jakie czytanie Słowa Bożego, takie czytanie Kościoła i świata. Bez 
lectio divina „nie możemy być prawdziwymi chrześcijanami w zsekula-
ryzowanym świecie”, gdyż „dzisiejszy świat wymaga osobowości kontem-
platywnych, czujnych, krytycznych, odważnych. Wymaga (…) nowych 
i nieznanych dotąd wyborów. Będzie wymagał szczególnych interwen-
cji, które nie wypływają z przyzwyczajenia czy obiegowych opinii, lecz 



65Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

ze słuchania Słowa Pańskiego i tajemniczego dostrzega Ducha Świętego 
w sercach”15. 

Oto konsekwencje dla życia chrześcijańskiego: jakie słuchanie Słowa, 
takie rozeznawanie; jakie rozeznawanie, takie wybory; jakie wybory, 
takie życie chrześcijańskie.

15  XII Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne Synodu Biskupów, Słowo Boże w życiu i misji 
Kościoła, nr 38.



66 Ks. dr Piotr Kot

Formacja biblijna w Kościele w Polsce

Ks. dr Piotr Kot

I. Synod o synodalności w relacji do Słowa Bożego

W dokumencie końcowym XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego 
Synodu Biskupów Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, 
misja, który zakończył się 27 października 2024 r., w części poświęconej 
procesom rozeznawania i decyzyjności w Kościele (cz. III: „Zarzućcie sieć” 
– Przemiana procesów) został przywołany fragment Ewangelii św. Jana opi-
sujący cudowny połów ryb nad Jeziorem Galilejskim:

A Jezus rzekł do nich: „Dzieci, macie coś do jedzenia?” Odpowie-
dzieli Mu: „Nie”. On rzekł do nich: „Zarzućcie sieć po prawej stronie 
łodzi, a znajdziecie”. Zarzucili więc i z powodu mnóstwa ryb nie mogli 
jej wyciągnąć (J 21,5-6).

Cały passus J 21,1-22 przez wielu biblistów jest określany jako „drugie 
powołanie Piotra”. Bardzo podobne wydarzenie miało miejsce na początku 
jego drogi z Jezusem. Dokładnie zrelacjonował je św. Łukasz w 5. rozdziale 
Ewangelii (Łk 5,1-11). Czytając ten tekst, można łatwo dostrzec kontrast 
pomiędzy zachowaniem tłumu, który stojąc na brzegu jeziora „napiera 
na Jezusa” (w tekście greckim pojawia się czasownik epikeimai oznacza-
jący bardzo bliską, wręcz zażyłą relację), oraz Szymona Piotra, który trzy-
mając w ręku puste sieci, znajduje się w swojej łodzi daleko od Jezusa. 
Puste sieci to znak jego porażki. Szymon, wytrwany rybak, całą noc pró-
bował coś złowić, ale ostatecznie powrócił z niczym. Został „pokonany” 
przez głębię jeziora. W Ewangeliach synoptycznych jezioro symbolizuje 
zwyczajne okoliczności codziennego życia człowieka: zaangażowanie 
w różne sprawy, plany, marzenia, a także kompetencje. Szymon Piotr 
posiadał wysokie kwalifikacje, a jednak nad ranem powrócił na brzeg 



67Formacja biblijna w Kościele w Polsce

bez widocznych rezultatów swojej pracy. Czuł się przegrany i zniechę-
cony. Wtedy usłyszał zaproszenie do ponownego wypłynięcia na połów. 
Pomimo wewnętrznego oporu postanowił pójść za tym wezwaniem i właś-
nie wtedy zobaczył moc słowa Jezusa.

Apostoł Piotr dobrze zapamiętał to wydarzenie, dlatego gdy za drugim 
razem usłyszał słowa: „Zarzućcie sieci” (J 21,6), nie dyskutował i nie ocią-
gał się. Wiedział, że Jezus ma rację i wie wszystko o „jeziorze jego życia”. 
Pójście za słowem Jezusa po raz kolejny zaowocowało wielką liczbą zło-
wionych ryb.

Do tego wydarzenia nawiązują dwa punkty z dokumentu końcowego 
Synodu, w których rozbrzmiewa przynaglenie do budowania żywej rela-
cji ze Słowem Bożym:

Połów nie przyniósł rezultatów, a pora już wracać na brzeg. Lecz 
rozbrzmiewa Głos – Głos autorytatywny, który zachęca, by zrobić coś, 
czego sami uczniowie nie zrobiliby z własnej inicjatywy, i wskazuje 
możliwość, której ich oczy i umysł nie były w stanie dostrzec: „Zarzuć-
cie sieć po prawej stronie łodzi, a znajdziecie”. W trakcie procesu syno-
dalnego staraliśmy się wsłuchiwać w ten Głos i przyjmować to, co nam 
mówił. W modlitwie i braterskim dialogu rozpoznaliśmy, że rozeznanie 
eklezjalne, troska o procesy decyzyjne oraz zobowiązanie do rozlicza-
nia się z podjętych działań i ewaluacji ich skutków to praktyki, przez 
które odpowiadamy na Słowo wskazujące nam drogi misji (pkt 79).

Słuchanie Słowa Bożego jest punktem wyjścia i kryterium wszelkiego 
rozeznawania eklezjalnego. Pismo Święte świadczy bowiem o tym, że 
Bóg przemówił do swojego Ludu, aż do pełnego Objawienia nam sie-
bie w Jezusie (por. DV 2), i wskazuje miejsca, w których możemy usły-
szeć Jego głos (pkt 83).

Św. Augustyn, komentując Ewangelię św. Jana, napisał: „Stałeś się przez 
Słowo, ale jest konieczne, abyś przez Słowo stał się na nowo” (In Iohannis 
Evangelium Tractatus, I.12: PL 35, 1385). Kościół od samego początku odra-
dzał się w mocy Ducha Świętego i w żywej relacji ze Słowem Bożym (zob. 
Dz 20,32). Te dwa „czynniki” dynamizowały jego misję w świecie, który – 
co warto często przypominać – na początku był niemalże w całości „poza 
Kościołem”. Pismo Święte było dla pierwszych wspólnot chrześcijańskich 
źródłem poznania zamysłu Boga oraz kompasem wskazującym właściwą 



68 Ks. dr Piotr Kot

drogę (zob. 1 P 1,23). Podobną funkcję pełniło podczas Synodu, a w doku-
mencie końcowym zostało zaprezentowane jako kryterium w procesach 
rozeznawania eklezjalnego oraz podejmowania decyzji w Kościele. 

II. Słowo Boże w czasach przełomu

Przytoczone punkty z dokumentu końcowego Synodu wyrażają świa-
domość, że skuteczność misji Kościoła jest ściśle zależna od relacji ze 
Słowem Bożym. Na doświadczenie uczestników drogi synodalnej trzeba 
jednak patrzeć w szerszym kontekście odnowy biblijnej i liturgicznej, 
która miała miejsce w XX i XXI w. Jej ważnym momentem było ogłoszenie 
przez Piusa XII encykliki Divino afflante Spiritu (30 IX 1943). W paragra-
fie zatytułowanym Różne sposoby wykorzystania [Pisma Świętego] w świętej 
posłudze znalazł się zapis:

Na wiernych, a w szczególności na kapłanach, spoczywa wielkie 
zobowiązanie do szerokiego i świętego korzystania z tego skarbu [Pisma 
Świętego]. 

Jednocześnie papież wezwał biskupów do wspierania stowarzyszeń, 
które mają na celu „rozpowszechnianie wśród wiernych egzemplarzy 
Pisma Świętego, szczególnie świętych Ewangelii, oraz zabieganie z naj-
wyższym zaangażowaniem, by w rodzinach chrześcijańskich miała miej-
sce regularnie każdego dnia właściwa i pobożna lektura [Biblii]”.

Na rolę Słowa Bożego w formacji chrześcijańskiej i misji Kościoła kil-
kanaście lat później wskazał Jan XXIII. W konstytucji apostolskiej Huma-
nae salutis, na mocy której zwoływał Sobór Watykański II (25 XII 1961), 
napisał: 

Współczesnemu światu trzeba ukazać na nowo ożywcze i niewy-
czerpane moce i ład Ewangelii.

Praktyczne inspiracje dla duszpasterstwa biblijnego zostały wyra-
żone przez Sobór w Konstytucji dogmatycznej o Objawieniu Bożym Dei 
verbum (18 XI 1965). W części zatytułowanej Pismo święte w życiu Kościoła 
(nr. 22–26) znalazły się ważne postulaty pastoralne:



69Formacja biblijna w Kościele w Polsce

1.	 konieczność szerokiego udostępnienia wiernym treści Pisma 
Świętego (KO 22);

2.	 przygotowanie odpowiednich przekładów Pisma Świętego z myślą 
o wykorzystaniu ich w liturgii i w lekturze prywatnej (KO 22);

3.	 opracowanie – w oparciu o działalność naukową egzegetów – przy-
stępnych pomocy biblijnych dla duszpasterzy, aby wierni mogli 
otrzymać pokarm „dla oświecenia umysłu, umocnienia woli i rozpa-
lenia serc miłością Boga” (KO 23);

4.	 konieczność podjęcia pogłębionego studium biblijnego przez osoby 
pełniące w Kościele różnorodne posługi związane z głoszeniem 
Słowa Bożego (kaznodzieje, katecheci itd.), by mogli kompetentnie 
„z powierzonymi sobie wiernymi dzielić się obfitym skarbem Słowa 
Bożego” (KO 24–25);

5.	 korzystanie z „odpowiednich instytucji i pomocy”, które służą 
duchowej relacji ze Słowem Bożym (KO 25).

Konstytucja Dei verbum stała się mocnym impulsem dla zdynamizo-
wania duszpasterstwa biblijnego, a także dowartościowała rolę Słowa 
Bożego w liturgii, katechezie oraz w formacji prezbiterów i osób konse-
krowanych. Jednocześnie zainicjowała powstanie po Soborze nowych sto-
warzyszeń i ruchów biblijnych. 

Kolejnym ważnym momentem, inspirującym do nowych działań 
w zakresie formacji biblijnej, było ogłoszenie dokumentu Papieskiej Komi-
sji Biblijnej pt. Interpretacja Biblii w Kościele (23 IV 1993). W nawiązaniu 
do konstytucji Dei verbum zostały w nim sformułowane postulaty doty-
czące wykorzystania Pisma Świętego w liturgii, propagowania lectio divina 
oraz zaangażowania na rzecz apostolatu biblijnego. Jednocześnie zapre-
zentowano zasady właściwego posługiwania się tekstami natchnionymi 
w Kościele. Było to ważne w perspektywie obchodów Wielkiego Jubileu-
szu Roku 2000. 

Przejście w trzecie tysiąclecie chrześcijaństwa nie mogło się dokonać 
bez wskazania centralnej roli Słowa Bożego na drodze wiary Kościoła. 
Określając w liście apostolskim Novo millenio ineunte wizję Kościoła na 
przełomie er, papież Jan Paweł II napisał:

Ma on odzwierciedlać światłość Chrystusa we wszystkich epokach 
dziejów i sprawiać, aby blask Jego oblicza zajaśniał także pokoleniom 
nowego tysiąclecia. 



70 Ks. dr Piotr Kot

Papież przy tym podkreślił, że ewangelizacja musi wypływać z kon-
templacji oblicza Chrystusa, które odsłania się przed każdym człowie-
kiem w Słowie Bożym:

Kontemplacja oblicza Chrystusa winna czerpać inspirację z tego, co 
mówi o Nim Pismo Święte, które od pierwszej do ostatniej strony prze-
niknięte jest Jego tajemnicą, ukazywaną w niejasnym zarysie w Starym 
Testamencie, a w pełni objawioną w Nowym, co pozwala św. Hiero-
nimowi orzec stanowczo, że „nieznajomość Pisma to nieznajomość 
samego Chrystusa”. Zachowując więź z Pismem Świętym, otwieramy 
się na działanie Ducha (por. J 15,26), z którego teksty biblijne biorą 
początek, a zarazem na świadectwo Apostołów (por. J 15,27), którzy 
bezpośrednio zetknęli się z Chrystusem, Słowem życia, widzieli Go na 
własne oczy, słyszeli własnymi uszami, dotykali rękoma (por. 1 J 1,1).

Wizję Jana Pawła II kontynuował Benedykt XVI, zwołując na progu 
nowego tysiąclecia XII Zwyczajne Zgromadzenie Ogólne Synodu Bisku-
pów na temat: „Słowo Boże w życiu i misji Kościoła”. Owocem tego wyda-
rzenia jest posynodalna adhortacja apostolska Verbum Domini (30 IX 2010). 
Dokument dzieli się na trzy części: (1) Verbum Dei, (2) Verbum in Ecclesia, 
(3) Verbum Mundo i zawiera istotne wskazania dla formacji i duszpaster-
stwa biblijnego w nowych okolicznościach życia Kościoła:

1.	 wskazuje na konieczność pogłębiania świadomości o  naturze 
(natchnienie) i różnych wymiarach Słowa Bożego;

2.	 podkreśla, że interpretacja Słowa Bożego musi być zawsze podej-
mowana w świetle wiary;

3.	 dowartościowuje liturgię jako zwyczajne, a zarazem szczególne 
miejsce formacji biblijnej;

4.	 zwraca uwagę na katechezę jako ważne miejsce głoszenia i pozna-
wania Słowa Bożego; 

5.	 uwrażliwia na różnorodność form w duszpasterstwie biblijnym; 
6.	 zachęca do takiej formacji biblijnej, żeby ostatecznie Słowo Boże 

oddziaływało na całe duszpasterstwo; 
7.	 uzmysławia, że podstawowym i uprzywilejowanym środowiskiem, 

w którym ma miejsce lektura i interpretacja Słowa Bożego, powinny 
być wspólnoty wiary, a szczególnie rodziny chrześcijańskie; 

8.	 dowartościowuje indywidualną i  wspólnotową lekturę Pisma 
Świętego, zwłaszcza w dynamice lectio divina;



71Formacja biblijna w Kościele w Polsce

9.	 akcentuje konieczność dobrego przygotowania osób, które na różne 
sposoby angażują się w dziele głoszenia i propagowania Słowa 
Bożego.

Kolejnym ważnym głosem na drodze realizacji tego, co od czasów 
Soboru Watykańskiego II postuluje się w Kościele w odniesieniu do roli 
Słowa Bożego, stała się adhortacja apostolska papieża Franciszka o gło-
szeniu Ewangelii we współczesnym świecie Evangelii gaudium (24 XI 2013). 
Kościół jest w niej ukazany jako wspólnota uczniów-misjonarzy, którzy 
niosąc w sobie doświadczenie miłości Boga, z radością i entuzjazmem 
wyruszają na areopagi świata z Dobrą Nowiną o Chrystusie. Papież pod-
kreśla, że Kościół idąc do świata, musi sam być w permanentnej relacji 
ze Słowem Bożym:

Cała ewangelizacja opiera się na nim – przez słuchanie go, rozwa-
żanie, przeżywanie, celebrowanie i świadczenie o nim. Pismo Swięte 
jest źródłem ewangelizacji. Dlatego trzeba stale formować się do słu-
chania Słowa. Kościół nie ewangelizuje, jeśli nie pozwala się ewange-
lizować. Jest rzeczą nieodzowną, aby Słowo Boże „stawało się coraz 
bardziej sercem wszelkiej działalności kościelnej”. Słowo Boże, słu-
chane i  celebrowane, zwłaszcza w  Eucharystii, karmi i  umacnia 
wewnętrznie chrześcijan oraz czyni ich zdolnymi do prawdziwego 
świadectwa ewangelicznego w życiu codziennym. Przezwyciężyli-
śmy już dawne przeciwstawienie Słowa i Sakramentu. Proklamo-
wane, żywe i skuteczne Słowo przygotowuje przyjęcie Sakramentu 
i  w  Sakramencie Słowo to osiąga swą maksymalną skuteczność  
(nr 174).

Następnie dodaje:

Studium Pisma Świętego powinno być dostępne dla wszystkich wie-
rzących. Jest rzeczą fundamentalną, aby objawione Słowo inspirowało 
radykalnie katechezę i wszystkie wysiłki podejmowane w celu przeka-
zania wiary. Ewangelizacja wymaga zażyłości ze Słowem Bożym, a to 
oznacza, żeby diecezje, parafie i wszystkie wspólnoty katolickie pro-
ponowały poważne i wytrwałe studiowanie Biblii, jak również promo-
wały jej modlitewne czytanie osobiste i wspólnotowe. Nie szukamy, 
błądząc po ciemku, ani nie powinniśmy oczekiwać, aby Bóg skiero-
wał do nas słowo, ponieważ rzeczywiście „Bóg przemówił, już nie jest 



72 Ks. dr Piotr Kot

wielkim nieznanym, lecz objawił się”. Przyjmijmy wzniosły skarb obja-
wionego Słowa (nr 175).

Praktycznym dopełnieniem wezwania sformułowanego w adhortacji 
Evangelii gaudium było ustanowienie Niedzieli Słowa Bożego (III niedziela 
„w ciągu roku”). Zamiarem papieża Franciszka było zwrócenie uwagi na 
fakt, że wiara rodzi się ze słuchania Słowa Bożego:

Więź między Pismem Świętym a wiarą ludzi jest głęboka. Ponieważ 
wiara rodzi się ze słuchania, a słuchanie jest skoncentrowane na sło-
wie Chrystusa (por. Rz 10,17), zaproszenie, które rodzi się w tej rela-
cji, staje się pilne i ważne, tak że wierzący muszą przeznaczyć czas na 
słuchanie Słowa Pana zarówno w działaniu liturgicznym, jak i modli-
twie oraz refleksji osobistej (Motu proprio „Aperuit illis” z 30.09.2019 r.,  
pkt 7).

Owocem słuchania Słowa Bożego jest nie tylko ożywienie wiary, ale 
także odkrywanie piękna i niezbywalnej godności każdego człowieka, nie-
zależnie od przynależności do kręgu religijnego i kulturowego (wymiar 
ekumeniczny oraz dialogiczny). 

Ostatnim głosem poprzedzającym Synod, w którym wybrzmiało zapro-
szenie do ożywienia formacji biblijnej, była instrukcja Nawrócenie dusz-
pasterskie wspólnoty parafialnej w służbie misji ewangelizacyjnej Kościoła 
ogłoszona przez Dykasterię ds. Duchowieństwa (29 VI 2020). Dokument 
powstał w specyficznych okolicznościach związanych z poszukiwaniem 
tożsamości przez niektóre Kościoły lokalne (zwłaszcza w niemieckoję-
zycznych krajach Europy) i stanowił zachętę do szukania nowych inspi-
racji w Słowie Bożym:

Lektura Dziejów Apostolskich pozwala nam uświadomić sobie fun-
damentalne znaczenie Słowa Bożego, jego wewnętrznej mocy, która 
dokonuje nawrócenia serc. Stanowi ono pokarm, który karmi ucz-
niów Pana i czyni ich świadkami Ewangelii w różnych okolicznoś-
ciach życia. Pismo Święte zawiera proroczą moc, która czyni go ciągle 
żywym. Konieczne jest zatem, aby parafia uczyła czytać i rozważać 
Słowo Boże poprzez różnorodne sposoby jego głoszenia, stosując jasne 
i zrozumiałe formy przekazu, które mówiłyby o Panu Jezusie zgodnie 
z wciąż nowym świadectwem kerygmatu (pkt 21).



73Formacja biblijna w Kościele w Polsce

III. Aby Słowo Boże „rozszerzało się i rosło”

Słowo Boże stanowi nieodzowne narzędzie rewitalizacji Kościoła 
w aktualnym kontekście jego historii. Przełom XX i XXI w. to czas dużego 
zainteresowania duszpasterstwem biblijnym. Wiąże się to z coraz większą 
liczbą pomocy biblijnych (komentarze, audycje tematyczne w mediach, 
studia i kursy biblijne) oraz z rozpowszechnianiem się grup formacyjnych, 
które koncentrują się na przenikaniu treści Pisma Świętego do życia. Cho-
ciaż uprzywilejowaną przestrzenią głoszenia i wyjaśniania Słowa Bożego 
jest zawsze liturgia, a zasadniczym miejscem – parafia, to jednak w ostat-
nich dziesięcioleciach w Kościele powstało szereg stowarzyszeń, wspólnot, 
grup, ośrodków naukowych i duszpasterskich, których celem jest propa-
gowanie Biblii oraz przygotowanie wiernych do podjęcia posług w szeroko 
pojętym dziele biblijnym (działalność misyjna, podjęcie posługi stałego 
lektora i stałego akolity, animowanie grup biblijnych, formacja zespołów 
liturgicznych dla parafii itp.). Istnieje także różnorodność metod, które 
pozwalają głębiej wnikać w tajemnicę tekstów natchnionych. 

Celem niniejszej prezentacji jest ukazanie ogólnego zarysu duszpaster-
stwa biblijnego w Polsce. „Dorobek” pastoralny na polu formacji biblijnej 
w czasach po Soborze Watykańskim II jest imponujący. Świadczy o tym 
popularność stowarzyszeń i grup biblijnych, bogata oferta studiów biblij-
nych, wielkie zainteresowanie katechezami biblijnymi w przekazie medial-
nym, a także zaangażowanie wielu środowisk na rzecz ogólnopolskich 
wydarzeń propagujących Pismo Święte. Jednocześnie ciągle trzeba wydo-
bywać ze skarbca Kościoła i pokazywać wypracowane przez lata (a nawet 
przez wieki) biblijne metody pracy formacyjnej, z których można korzy-
stać w duszpasterstwie parafialnym.

III.1. Formacja biblijna w parafii – metody

III.1.1.	Celebracja Słowa Bożego
Celebracja Słowa Bożego nie jest konferencją albo dyskusją na tematy 

biblijne. Z racji ukształtowania celebracji (szaty liturgiczne, krzyż, księga 
Pisma Świętego, świece, miejsce przewodniczenia) jest ona liturgią (aspekt 
kerygmatyczny, mistagogiczny i katechetyczny) i ma określoną strukturę, 
na którą składają się następujące elementy:

1.	 wprowadzenie do celebracji i modlitwa;
2.	 proklamacja Słowa Bożego:



74 Ks. dr Piotr Kot

•	 dwa czytania ze Starego Testamentu, w tym jedno z Pięcioksięgu 
(Tora) lub ksiąg historycznych, a drugie z ksiąg prorockich lub 
mądrościowych,

•	 jedno czytanie z pism apostolskich Nowego Testamentu,
•	 Ewangelia.

Jeśli celebracja Słowa Bożego pośrednio przygotowuje wspólnotę do 
przeżywania liturgii niedzielnej, to czytania zasadniczo są zaczerpnięte 
z lekcjonarza, choć mogą być poszerzone i wzbogacone o inne (na zasa-
dzie tematycznej);

3.	 każde czytanie jest poprzedzone wprowadzeniem (może je przygo-
tować odpowiednio przygotowany uczestnik); 

4.	 po czytaniu następuje katecheza przewodniczącego celebracji oraz 
śpiew psalmu responsoryjnego;

5.	 po Ewangelii następuje homilia, która może być dopełniona lekturą 
fragmentu z dzieł Ojców Kościoła związaną tematycznie z zasad-
niczym przesłaniem tekstów biblijnych;

6.	 modlitwa wiernych – jest to spontaniczna reakcja uczestników na 
usłyszane Słowo Boże;

7.	 modlitwa Ojcze nasz;
8.	 przekazanie znaku pokoju;
9.	 rozesłanie.

III.1.2.	Lectio divina
Lectio divina to droga odkrywania przesłania Słowa Bożego w atmosfe-

rze modlitwy i otwarcia się na działanie Ducha Świętego, której konse-
kwencją winno być zaaplikowanie poznanej tajemnicy w życiu konkretnej 
osoby. Lectio divina obejmuje cztery momenty (etapy):

1.	 �lectio – poszukiwanie obiektywnego przesłania tekstu natchnionego 
(czytanie Słowa Bożego, wydobywanie sensów poprzez zastoso-
wanie różnych metod oraz korzystając z pogłębionych komentarzy 
do Pisma Świętego);

2.	 �meditatio – połączenie usłyszanego Słowa z  osobistym życiem 
(w centrum stawia się dwa pytania: „Co Bóg w swoim Słowie mówi 
o mnie?” oraz „Co Bóg w swoim Słowie mówi do mnie?”);

3.	 �oratio – podejmowanie konkretnych decyzji w następstwie usły-
szanego Słowa (egzystencjalna i konkretna odpowiedź na Słowo);

4.	 �contemplatio – modlitewne „zamieszkanie” w usłyszanym Słowie.



75Formacja biblijna w Kościele w Polsce

III.1.3.	Krąg biblijno-liturgiczny (lub Krąg liturgiczny)
Krąg biblijno-liturgiczny jest sposobem odkrywania sensu Słowa 

Bożego, które Kościół proklamuje w liturgii, w konkretnym kontekście 
okresu liturgicznego, tajemnicy dnia oraz w aktualnych okoliczności życia 
wspólnoty i każdego wiernego. Krąg biblijno-liturgiczny należy do metod 
formacji biblijnej we wspólnocie i obejmuje trzy etapy:

1.	 Bóg mówi do swojego ludu – odczytanie i zgłębianie sensu tekstów 
biblijnych oraz tekstów liturgicznych oraz określenie tematu 
liturgii;

2.	 Bóg mówi do mnie – dzielenie się oddziaływaniem poznanych treści 
na osobiste życie uczestników kręgu;

3.	 odpowiedź (nasza i moja) – spontaniczna modlitwa jako odpowiedź 
na otrzymane Słowo oraz przygotowanie zgromadzenia liturgicznego 
(np. przygotowanie lektorów, tekstu modlitwy powszechnej, grafiku 
śpiewów liturgicznych, komentarzy).

Przeprowadzenie Kręgu biblijno-liturgicznego wymaga przygotowa-
nia osoby odpowiedzialnej. Wymiernym owocem właściwego przebiegu 
spotkania jest aktywny udział w liturgii całej wspólnoty. Uczestnicy 
kręgu, którzy otrzymują pogłębioną formację, mają świadomy i realny 
wpływ na kształt celebracji Eucharystii. Spotkanie obejmuje następujące 
momenty: (1) modlitwa, (2) odczytanie tekstów biblijnych, (3) studium 
tekstów biblijnych i liturgicznych oraz poszukiwanie przez uczestników 
oddziaływania Słowa na aktualne potrzeby życia, (4) określenie tematu 
liturgii, (5) dzielenie się oddziaływaniem Słowa i treści liturgicznych 
na osobiste życie uczestników, (6) modlitwa, (7) przygotowanie liturgii  
wspólnotowej.

III.1.4.	Krąg biblijny
Jest to metoda, która prowadzi do głębszego rozumienia przesłania 

Pisma Świętego, a w związku z tym do formowania się uczniów-misjona-
rzy w oparciu o Słowo Boże. Krąg biblijny jest czasami nazywany „roz-
mową biblijną” lub „kręgiem ewangelicznym”. Praca tą metodą przebiega 
zasadniczo w dwóch etapach:

1.	 wyjaśnienie tekstu (egzegeza) oraz wskazanie jego związków 
z życiem chrześcijańskim (wiara i moralność);

2.	 osobista odpowiedź na Słowo (konfrontacja poznanych treści 
z własnym życiem) oraz dzielenie w grupie.



76 Ks. dr Piotr Kot

Podczas Kręgów biblijnych można stosować różne sposoby „podejścia” 
do tekstu Pisma Swiętego (metoda krótkich formuł wiary, metoda Väste-
ras, metoda indukcyjna, metoda lektury tematycznej, metoda skrutacji  
itd.).

III.1.5.	Szkoły Wiary i Służby (metoda biblioforos)
Metoda bilioforos została zapoczątkowana w Szkole Wiary i Służby 

we Fryburgu szwajcarskim (Ecole de la Foi et des Ministres) i stawia sobie 
za cel wprowadzenie uczestników grup, sesji oraz rekolekcji biblijnych 
w doświadczenie mocy Słowa Bożego w trzech wymiarach:

1.	 Słowo Boże studiowane,
2.	 Słowo Boże celebrowane,
3.	 Słowo Boże przeżywane we wspólnocie Kościoła.
Szkoły Wiary i Służby nie koncentrują się jedynie na intelektualnym 

podejściu do tekstu natchnionego, ale na wspólnotowym odkrywaniu 
zawartych w nim treści według określonej metody, w której wyodrębnia 
się następujące momenty/etapy:

–	 modlitwa,
–	 głośna lektura tekstu,
–	 tzw. „pytania zerowe” (pierwsze reakcje uczestników na usłyszane 

Słowo),
–	 zapoznanie z kontekstem powstania poznawanej księgi biblijnej 

oraz rozważanego fragmentu,
–	 sporządzenie planu kompozycyjnego tekstu (tytuł, śródtytuły) oraz 

określenie kryteriów wyodrębnienia i podziału danego fragmentu,
–	 przygotowanie wewnętrznej struktury tekstu w oparciu o kryteria 

literackie (powtarzające się słowa, czasowniki, itp.) oraz na bazie 
pytań: kto? co? gdzie? w jaki sposób? w jakim celu?

–	 etap intertekstualny (poszukiwanie światła do interpretacji danego 
tekstu biblijnego w innych fragmentach Pisma Świętego),

–	 etap współtworzenia (odkrywanie przez każdego z uczestników 
związków usłyszanego i poznanego Słowa Bożego z osobistym życiem 
oraz dzielenie się owocami z innymi).

Dopełnieniem spotkania jest celebracja Słowa Bożego lub Eucharystii, 
w której proklamuje się rozważany wcześniej tekst Pisma Świętego.



77Formacja biblijna w Kościele w Polsce

III.1.6.	Duszpasterstwo specjalistyczne (stowarzyszenia i ruchy 
kościelne)

Wśród wielu rozmaitych stowarzyszeń i wspólnot kościelnych, które 
proponują formację chrześcijańską opartą ściśle na Słowie Bożym, warto 
wskazać najbardziej rozpowszechnione w Polsce. Są nimi:

–	 Dzieło Biblijne im. św. Jana Pawła II,
–	 Ruch Światło-Życie,
–	 Odnowa w Duchu Świętym,
–	 Droga Neokatechumenalna,
–	 Szkoły Nowej Ewangelizacji (w Polsce: Szkoła Ewangelizacji Świętego 

Andrzeja [SESA]),
–	 Szkoły Wiary i Służby (bibliophoros).

III.1.7.	Ośrodki formacji biblijnej
Właściwie w każdej diecezji w Polsce oraz w każdym ośrodku teolo-

gicznym można znaleźć oferty pogłębionej formacji biblijnej. Do najbar-
dziej wyspecjalizowanych należą:

1.	 ośrodki naukowe:
•	 Katolicki Uniwersytet Lubelski Jana Pawła II (od 2025 r. jedyna 

w Polsce oferta studiów I stopnia na kierunku „nauki biblijne”),
•	 Uniwersytet Kardynała Stefana Wyszyńskiego w Warszawie (pody-

plomowe studia formacji biblijnej),
•	 Uniwersytet Papieski Jana Pawła II w Krakowie (podyplomowe 

studia biblijne),
•	 Akademia Katolicka w Warszawie – Collegium Bobolanum (Jezu-

icka Szkoła Biblijna).
2.	 ośrodki formacyjne:

•	 Centrum Formacji Duchowej w Krakowie (bogata oferta rekolek-
cji i sesji biblijnych w dynamice lectio divina, Szkoła Wychowaw-
ców WSD i Szkoła Formatorek Zakonnych, komentarze biblijne 
w mediach, serie komentarzy do Pisma Świętego),

•	 Szkoła Formacji Duchowej Archidiecezji Lubelskiej (rekolekcje 
biblijne, katechezy i komentarze biblijne w mediach),

•	 szkoły biblijne w diecezjach oraz prowadzone przez zgromadze-
nia i zakony.



78 Ks. dr Piotr Kot

III.1.8.	Formacja biblijna w mediach
Przestrzeń medialna to współczesny areopag świata, który powinien 

stać się areną ewangelizacji. Media stwarzają możliwość masowego docie-
rania z przekazem wiary do współczesnego człowieka, a przy tym dają 
możliwości do zdalnego prowadzenia formacji biblijnej (co jest bardzo 
ważne w związku z organizacją i tempem życia współczesnego człowieka). 
Do najważniejszych biblijnych „narzędzi” medialnych w Polsce należą:

1.	 media ogólnopolskie:
•	 Katolicka Agencja Informacyjna (cotygodniowe komentarze do 

poszczególnych ksiąg biblijnych w ramach Narodowego Czyta-
nia Pisma Świętego),

•	 TV Trwam (Telewizyjny Uniwersytet Biblijny),
•	 Radio Maryja (Szukając Słowa Bożego).

2.	 Internet:
•	 aplikacje (np. Dzieło Biblijne, Modlitwa w drodze),
•	 kanały internetowe (np. FranciszkanieTV, LangustaNaPalmie, 

Teobańkologia).

III.2. Wydarzenia o zasięgu ogólnopolskim

Dobrą sposobnością do zainteresowania szerokiego grona osób Pismem 
Świętym, ożywienia katechezy biblijnej, a także do zdynamizowania for-
macji w różnych grupach biblijnych, są wydarzenia o zasięgu ogólnokoś-
cielnym i ogólnopolskim, do których należą:

–	 Niedziela Słowa Bożego (III niedziela „w ciągu roku”, materiały 
przygotowuje Dykasteria ds. Ewangelizacji, a także Dzieło Biblijne 
im. św. Jana Pawła II),

–	 Narodowe Czytanie Pisma Świętego (III Niedziela Wielkanocy),
–	 Tydzień Biblijny (tydzień od III Niedzieli Wielkanocy, materiały 

przygotowuje Dzieło Biblijne im. św. Jana Pawła II).
Wobec zadania ewangelizacyjnego, które Jezus Chrystus powierzył 

swoim uczniom-misjonarzom, Kościół musi najpierw sam odradzać się 
w wierze. Poszukując właściwych narzędzi formacyjnych, które pozwa-
lają przezwyciężać wewnętrzną ociężałość oraz uzdalniają do pokonywa-
nia osobistych i wspólnotowych problemów, warto przypominać sobie 
słowa Piotra wypowiedziane w chwili „kryzysu galilejskiego”: „Panie, do 
kogo pójdziemy? Ty masz słowa życia wiecznego” (J 6,68). 



79Formacja biblijna w Kościele w Polsce

Pismo Święte nie jest jedną z wielu propozycji w Kościele, ale warun-
kiem sine qua non jego żywotności. Św. Grzegorz Wielki w liście do cesar-
skiego lekarza Teodora napisał: 

Czym jest Pismo Święte, jeśli nie listem Boga do człowieka? Gdybyś 
kiedyś otrzymał list od twojego władcy, chybabyś nie poszedł spokoj-
nie spać albo pełnić taki czy inny obowiązek, zanimbyś się nie zapo-
znał z jego treścią. A oto Pan nieba i ziemi, Pan Aniołów i ludzi, przysłał 
ci listy, które dotyczą twojego życia, a ty nie okazujesz im należnego 
zaciekawienia, ani chęci do ich czytania. Zabierz się do działania, pro-
szę cię, i znajdź czas i sposób na to, by każdego dnia rozważać Słowa 
twego Stwórcy. Naucz się odkrywać tajemnicę Boga w słowach Pisma 
Świętego.



80 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

Mistagogia liturgii posoborowej

Bp dr hab. Rudolf Pierskała

Spośród wielu wymiarów chrześcijańskiego wychowania, mistagogia 
liturgiczna wyróżnia się, gdyż służy ona doprowadzeniu człowieka do 
osobowego spotkania z Bogiem obecnym i działającym w sposób szcze-
gólny w liturgii Kościoła. W Liście apostolskim Ojca świętego Jana Pawła II 
z okazji 40. rocznicy ogłoszenia Konstytucji o liturgii świętej „Sacrosanctum 
Concilium” czytamy, że na pragnienie spotkania z Bogiem najgłębiej i naj-
skuteczniej odpowiada liturgia. Pasterze zaś muszą dołożyć starań, aby 
poprzez odkrywanie i praktykowanie sztuki mistagogicznej, tak cenionej 
przez Ojców Kościoła, sens misterium dotarł do ludzkich sumień. Zada-
niem pasterzy jest więc w szczególności troska o godne sprawowanie 
celebracji z uwzględnieniem potrzeb różnych grup osób. Wszyscy uczest-
nicy liturgii powinni czuć, że jest dla nich miejsce w naszych zgromadze-
niach, dzięki czemu będą mogli poznać atmosferę panującą w pierwszej 
wspólnocie wierzących: „Trwali oni w nauce Apostołów i we wspólnocie, 
w łamaniu chleba i w modlitwach” (Dz 4,42)1. 

Problem ujęty w tytule zostanie przedstawiony następująco: 1) Istota 
i rozumienie mistagogii; 2) Jezus mistrzem mistagogii; 3) Sztuka mista-
gogii; 4) Mistagogia roku liturgicznego; 5) Kapłan mistagogiem liturgii.

I. Istota i rozumienie mistagogii

Mistagogię znało i stosowało wczesne chrześcijaństwo. Mistagogia 
łączyła się z wprowadzaniem w misterium. Słowo mystagogos używane 
było także w języku codziennym, nie tylko religijnym. O przewodniku 

1  Jan Paweł II, List apostolski Ojca Świętego z okazji 40. rocznicy ogłoszenia Konstytucji 
o liturgii świętej „Sacrosanctum Concilium”, nr 12, „L’Osservatore Romano” 25 (2004), nr 4, 
s. 6.



81Mistagogia liturgii posoborowej

oprowadzającym po mieście mówiono, że jest mistagogiem. Około V w. 
to słowo odniesiono w chrześcijaństwie do sakramentów inicjacji chrześ-
cijańskiej. Później nabrało szerszego znaczenia jako wyjaśnianie rytów 
liturgicznych. W Kościele antycznym można wskazać na trzy modele 
mistagogii: katechezy mistagogiczne, mistagogiczne wyjaśnianie Eucha-
rystii oraz rozważania nad sensem i znaczeniem liturgii i hierarchii  
kościelnej2. 

Mistagogia liturgii, której celem jest wprowadzenie w misterium Chry-
stusa obecnego w liturgii, domaga się zaangażowania całego człowieka, 
wszystkich zmysłów: wzroku, słuchu, dotyku, smaku, powonienia, zgod-
nie z pierwszym i największym przykazaniem: „Będziesz miłował Pana, 
Boga swego, całym swoim sercem, całą swoją duszą, całym swoim umy-
słem i całą swoją mocą” (Mk 12,30). W mistagogii wszystko jest ważne: 
osoby, słowa, gesty, postawy, zapachy, czynności, przestrzeń, szaty, 
miejsce, materiały, śpiew, muzyka, dekoracje, obrazy, figury, symbole  
i znaki. 

Wzrost zainteresowania mistagogią i wręcz mocne jej żądanie wyni-
kają przede wszystkim z fundamentalnego związku między odnową litur-
gii i reformą życia Kościoła. Celem odnowy liturgii było ożywienie życia 
religijnego, życia wiary w Kościele, odnowa Kościoła. Refleksja nad urze-
czywistnianiem odnowy liturgii po Soborze prowadziła z jednej strony do 
pieśni pochwalnej, a z drugiej wskazywała na braki czy zagrożenia. Te 
ostatnie dotyczą nie tylko samej realizacji odnowy, ale także środowiska, 
w którym się ona dokonuje. Owocne sprawowanie liturgii jest niemal nie-
możliwe bez głębokiej wiary. Równocześnie ta refleksja uświadomiła nag-
lącą potrzebę pogłębienia sprawowanych Boskich misteriów3. 

Odkrywanie i praktykowanie sztuki mistagogicznej na płaszczyźnie 
liturgii należy do istotnych zadań pasterzy Kościoła. „Dlatego w świado-
mości wiernych i duchowieństwa należy pogłębiać rozumienie życia litur-
gicznego i jego związku z biskupem oraz rozwijać je w praktyce. Trzeba 
również dążyć do rozkwitu poczucia wspólnoty parafialnej, zwłaszcza 
w zbiorowym odprawianiu niedzielnej Mszy świętej” (KL 42). Sobór Waty-
kański II określa sposób przeżywania liturgii Eucharystii przez wiernych: 
„Kościół (…) bardzo się troszczy o to, aby chrześcijanie w tym misterium 
wiary nie uczestniczyli jak obcy lub milczący widzowie, lecz aby przez 

2  B. Nadolski (oprac.), Leksykon liturgii, Poznań 2006, s. 938.
3  Tamże, s. 939.



82 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

obrzędy i modlitwy misterium to dobrze rozumieli, w świętej czynno-
ści brali udział świadomie, pobożnie i czynnie, byli kształtowani przez 
słowo Boże, posilali się przy stole Ciała Pańskiego i składali Bogu dzięk-
czynienie (…) uczyli się ofiarowywać samych siebie i za pośrednictwem 
Chrystusa” (KL 48). 

Mistagogia wprowadza człowieka w tajemnicę, którą jego życie już 
jest, wprowadza w historię miłości Boga do człowieka. Jest to wysiłek 
podejmowany przez chrześcijanina, aby pośredniczyć w doświadcze-
niu duchowego życia w sposób świadomy i wyraźny. Jest to także wysi-
łek konkretnego człowieka, aby zrozumieć siebie samego oraz fakt, że 
jego mistyczne doświadczenie Ducha jest uchwytne historycznie i nie-
odwracalnie w Jezusie Chrystusie. Mistagogia jest więc drogą i drogo-
wskazem do całościowego oddania się misterium żyjącego Boga i Jego 
udzielania się w Jezusie Chrystusie4. Jest procesem trwającym perma-
nentnie, który prowadzi do życiowego doświadczenia „tajemnicy mądro-
ści Bożej”: „(…) głosimy tajemnicę mądrości Bożej, mądrość ukrytą, tę, 
którą Bóg przed wiekami przeznaczył ku chwale naszej, tę, której nie 
pojął żaden z władców tego świata; gdyby ją bowiem pojęli, nie ukrzy-
żowaliby Pana chwały; lecz właśnie [nauczamy] jak zostało zapisane: 
Ani oko nie widziało, ani ucho nie słyszało, ani serce człowieka nie zdo-
łało pojąć, jak wielkie rzeczy przygotował Bóg tym, którzy Go miłują”  
(1 Kor 2,7-9).

II. Jezus mistrzem mistagogii

Metoda mistagogiczna Chrystusa wychodzi od słowa i prowadzi do 
znaku. Istotna jest kolejność mistagogicznego działania Chrystusa wobec 
uczniów: od wyjaśnienia słowa do rozbudzenia wiary aż do rozpoznania 
znaku.

Chrystusowa metoda mówienia polega na objawianiu Ojca. Istotną 
cechą, która wprost narzuca się w związku z analizą Chrystusowej posługi, 
jest przemawianie jak człowiek do człowieka. Chrystus zwraca się zawsze 
naprawdę do żywego, konkretnego człowieka stojącego przed Nim, choćby 
był on ukryty w tłumie. Rozmówca nie jest abstrakcją, nie słucha prze-
mówienia skierowanego do nikogo i nie zobowiązuje go do niczego. Słu-

4  Tamże, s. 941.



83Mistagogia liturgii posoborowej

chając jest przeświadczony, że to właśnie on jest adresatem, do którego 
są skierowane słowa pełne powagi, mocy i autorytetu5. 

Modelowa jest przemowa Chrystusa w synagodze w Nazarecie: „Dziś 
spełniły się te słowa Pisma, któreście słyszeli” (Łk 4,21). Słuchacze jasno 
zrozumieli, że to jest skierowane do nich. „A wszyscy przyświadczali Mu 
i dziwili się pełnym wdzięku słowom, które płynęły z ust Jego” (Łk 4,22). 
Po dalszym komentarzu Jezusa do odczytanych słów „wszyscy w synago-
dze unieśli się gniewem. Porwawszy się z miejsc, wyrzucili Go z miasta 
i wyprowadzili aż na urwisko góry, aby Go strącić” (Łk 4,28-29).

Język i forma Chrystusowych słów posiadają wszystkie cechy plastycz-
nej obrazowości, ukazują postawę, sytuację niemal przeżywaną i widzianą. 
Wyczuwa się nawet – widać to z postawy słuchających uczniów w drodze 
do Emaus – łatwość przenikania przez Jezusa do wewnętrznych pokładów 
ukrytych w słowach. W drodze do Emaus zmartwychwstały Jezus najpierw 
odkrywał uczniom słowo Boże, choć sam na początku był nierozpoznany. 
„Lecz oczy ich były jakby przesłonięte, tak że Go nie poznali” (Łk 24,16). 
„I zaczynając od Mojżesza, poprzez wszystkich proroków, wykładał im, 
co we wszystkich Pismach odnosiło się do Niego” (Łk 24,27). To był jakby 
pierwszy etap sztuki mistagogicznej uprawianej przez Jezusa, która – jak 
się okazuje – jest drogą. Cel tej mistagogicznej drogi jest jeden: odsłonić, 
odkryć, wprowadzić, przygotować, wtajemniczyć w osobowe spotkanie 
z Nim, Zmartwychwstałym. Metoda ta swoje ukoronowanie, swój szczyt 
osiąga przy stole w Emaus: „Gdy zajął z nimi miejsce u stołu, wziął chleb, 
odmówił błogosławieństwo, połamał go i dawał im. Wtedy otworzyły się 
im oczy i poznali Go, lecz On zniknął im z oczu” (Łk 24,30-31). Ale znak 
chleba został odkryty dzięki odzyskanej wierze w Jezusa. Emaus to miejsce 
odkrywania znaku i osobistego doświadczenia spotkania ze Zmartwych-
wstałym. Odzyskana wiara uczniów od razu prowadzi do czynu, do działa-
nia: „W tej samej godzinie zabrali się i wrócili do Jerozolimy” (Łk 24,33).

Chrystus po swoim zmartwychwstaniu dał swoim uczniom zarys 
metody mistagogicznej, metody wchodzenia w niewyobrażalny świat 
nowej sytuacji. Po zmartwychwstaniu Chrystus jest już u Ojca; wraz ze 
swym człowieczeństwem jest już całkowicie w sferze nowego stworze-
nia. Dlatego uczniów żyjących jeszcze wiarą przedpaschalną zaczyna 
powoli uczyć rozumienia misterium zbawienia. Widać tę edukację mis-

5  W. Świerzawski, Mysterium Christi. Chrystus obecny w liturgii i życie chrześcijańskie, 
Kraków 1975, s. 253.



84 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

tagogiczną we wszystkich chrystofaniach, a najlepiej w trzech obrazach 
ewangelicznych, opisujących spotkania: z Marią Magdaleną, uczniami 
w Emaus i Tomaszem Apostołem6.

Ale wcześniej cały wysiłek apostolski Jezusa, dokonany w przedpaschal-
nym okresie, służy temu, co nastąpi po misterium paschalnym. Można 
więc powiedzieć, że przekaz wiary, przepowiadanie Ewangelii dokony-
wane przez uczniów rozpoczyna się od Ukrzyżowanego, który zmartwych-
wstał i jako Zmartwychwstały kontynuuje swoje przepowiadanie. Kościół 
w liturgii poprzez słowa i sakramenty ma wypełniać nadal Jego misję: ma 
wprowadzać ludzi w sytuację popaschalną, w sytuację Królestwa. Ucznio-
wie głoszący Ewangelię muszą więc stać po stronie czasu w sferze Jezusa 
zmartwychwstałego. Kiedy tak jest, ich słowa – tak jak słowa Chrystusa 
w okresie popaschalnym – budują przejście, pomost pomiędzy niezrozu-
mieniem a zrozumieniem, drogą do uczestników liturgii, którzy wchodzą 
wtedy w obszar rzeczywistości Królestwa Bożego7.

Zwyczajną formą nauczania Chrystusa były parabole pełne prostoty, 
jasności, przejrzystości i znajomości znaków czasu. Zaczynał je często nie-
spodziewanie, wprowadzając od razu w klimat duchowy, jak przez przesu-
nięcie zwrotnicy. Pełne dramatyczności, a zarazem aktualności były przy 
tym zawsze gwarancją dyskrecji i nie zawierały żadnych dwuznaczności. 
Z innych cech charakteryzujących bogactwo językowe Jezusa wyliczmy: 
rytmiczne powtarzanie, gromadzące obok siebie wyrazy bliskoznaczne 
i synonimy, paralelizmy i barwne kontrasty budowane z opozycji wyra-
zowych, sytuacyjnych lub ideowych; wreszcie te wspaniałe pytania, cza-
sem zawieszone w próżni, czasem bardzo enigmatyczne i paradoksalne, 
często przechodzące w styl twardych wymagań, wzbudzających niepokój 
i lęk. Na szczególną uwagę zasługują zakończenia. Zwroty do Ojca wcią-
gały niejako słuchaczy w ekstatyczną miłość, jaką On sam pałał. Zresztą 
wszystko w mowach Chrystusa kierowało się ku Ojcu. Cały kunszt ora-
torski Jezusa objawiał się w tym, że mówiąc o sprawach ponadziemskich, 
nigdy nie przekroczył zwykłych środków wyrazu8. 

W metodzie Jezusowej mistagogii całe Jego nauczanie i wszystkie mowy 
są w istocie komentarzem do Jedynego Słowa Bożego, jakim jest On sam, 

6  Tenże, Odo Casel OSB – mystagog Kościoła współczesnego – o misterium i mystagogii, 
„Anamnesis” 5 (1998/1999), z. 1, s. 68.

7  Tenże, Dynamiczna „Pamiątka” Pana. Eucharystyczna anamneza Misterium Paschalnego 
i jego egzystencjalna dynamika, Kraków 1980, s. 107.

8  Tenże, Mysterium Christi. Chrystus obecny w liturgii i życie chrześcijańskie, s. 254.



85Mistagogia liturgii posoborowej

gdyż „On jest obrazem Boga niewidzialnego” (Kol 1,15). Jezus odkrywa 
uczniom Ojca Niebieskiego i prowadzi ich do Niego. Dialog Filipa z Jezu-
sem jest tu szczególnym przykładem: „«Panie, pokaż nam Ojca, a to nam 
wystarczy». Odpowiedział mu Jezus: «Filipie, tak długo jestem z wami, 
a jeszcze Mnie nie poznałeś? Kto Mnie widzi, widzi także i Ojca. (…) Czy 
nie wierzysz, że Ja jestem w Ojcu, a Ojciec we Mnie?»” (J 14,8-10).

III. Sztuka mistagogii

Mistagogia to wprowadzenie w misterium Chrystusa, przechodząc 
od tego, co widzialne, do tego, co niewidzialne, od znaku do tego, co on 
oznacza, od sakramentów do misteriów (KKK 1075). Misterium Chrystusa 
uobecnia się w liturgii na pierwszym miejscu przez sprawowanie Euchary-
stii, a następnie pozostałych sakramentów. „Chrystus jest obecny zawsze 
w swoim Kościele, zwłaszcza w czynnościach liturgicznych. Jest obecny 
w ofierze Mszy świętej (…), obecny swoją mocą w sakramentach (…), obecny 
w swoim słowie (…) i obecny, gdy Kościół modli się i śpiewa psalmy” (KL 
7). Choć wszystkie sakramenty czerpią swą moc z Paschy Chrystusa, to 
jednak najpełniej to zbawcze wydarzenie wyraża sama Eucharystia. Stąd 
też przepowiadanie nie może ograniczyć się tylko do samego wyjaśnie-
nia słowa Bożego, ale ze swej natury musi prowadzić słuchaczy do pełni 
osobowego spotkania z Chrystusem. Sztuka mistagogii liturgicznej ma 
kilka aspektów: 1) wprowadzenie w celebrowane misterium; 2) odkry-
wanie głębi celebrowanego misterium; 3) etapy mistagogii liturgicznej.

III.1. Wprowadzenie w celebrowane misterium

Przepowiadanie mistagogiczne powinno uwzględniać najpierw spra-
wowane tajemnice wiary, aby wprowadzić wiernych w przeżywane miste-
rium. Homilia mistagogiczna naświetla ukryte rzeczywistości przez 
szersze powiązanie ich z tekstami liturgicznymi, kiedy wyjaśnia zbaw-
czy sens znaku liturgicznego, kiedy wprowadza w tajemnice zbawczego 
działania sakramentów. 

Przepowiadanie powinno wykładać w ciągu roku liturgicznego, na 
podstawie tekstów świętych, tajemnice wiary i zasady życia chrześcijań-
skiego (KL 52). Kaznodzieja zwiastuje dokonujące się w obrzędzie litur-
gicznym dzieło zbawcze Chrystusa i Jego Misterium Paschalne. Takie 



86 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

przepowiadanie wprowadza w celebrowane misterium i stanowi pomoc 
w jego przeżywaniu. Realizując mistagogiczny wymóg przepowiadania, 
trzeba zawsze uwzględniać przypadający w danym momencie okres litur-
giczny. Dlatego przepowiadanie powinno być zsynchronizowane z cyklem 
liturgicznym, z życiem Kościoła9. W przeżywaniu tajemnic roku litur-
gicznego nie chodzi tylko o chronologiczne przypominanie wydarzeń 
z życia Chrystusa. Wszystkie uroczystości są świętowaniem odkupie-
nia dokonanego przez Chrystusa. Treścią obchodów roku liturgicznego 
jest spotkanie Chrystusa z Kościołem. W spotkaniu tym chodzi o święto-
wanie zbawczych czynów Chrystusa we współczesnym świecie. Przepo-
wiadanie mistagogiczne ma na celu przygotowanie słuchaczy do takiego 
spotkania. „Z biegiem roku Kościół odsłania całe misterium Chrystusa, 
począwszy od wcielenia i narodzenia (…) aż do oczekiwania błogosławio-
nej nadziei i przyjścia Pana. W ten sposób obchodząc misteria odkupie-
nia, Kościół otwiera bogactwo zbawczych czynów i zasług swojego Pana 
(…), aby wierni zetknęli się z nimi i dostąpili łaski zbawienia” (KL 102).

Słowo i nierozdzielnie z nim związana wiara są konieczne przed przy-
jęciem znaku sakramentalnego. Przepowiadane słowo Boże, choć samo 
w sobie uobecnia Chrystusa, jednak w stosunku do sakramentów, a zwłasz-
cza Eucharystii, pełni funkcję przygotowawczą. 

Możemy wskazać na kilka akcentów mistagogicznego przygotowania 
do przyjęcia znaku w przepowiadaniu10. Najpierw Słowo Boże pozwala 
głębiej wnikać w pełny sens symboliki obrzędów. Dzięki zwiastowanemu 
Słowu Bożemu znaki liturgiczne (obrzędy) otrzymują swój zbawczy sens. 
Słowo Boże musi wyjaśniać Bożą mistagogię, czyli sens zbawczy obrzędów, 
które znaki wyrażają. Jeżeli zabraknie mistagogii, obrzędy nie będą sku-
tecznie pełniły swej funkcji zbawczej i kerygmatycznej. Staną się znakami 
bez treści zbawczej. Przepowiadanie pomaga słuchaczom w zrozumie-
niu symboli liturgicznych, w przyjęciu ich za swoje, a przez to umożli-
wia pełne uczestnictwo w obrzędzie liturgicznym. Następnie Słowo Boże 
budzi pragnienie przyjęcia sakramentu. Ponieważ Słowo Boże usposa-
bia, odpowiednio, duchowo człowieka i otwiera go na zbawcze działanie 
Chrystusa, dlatego przysposabia nas do przyjęcia zbawczego daru przez 
budzenie wiary i miłości. Przygotowuje uczestników zgromadzenia litur-

9  Tenże, Głosić homilie w oparciu o rok liturgiczny, „Anamnesis” 10 (1996/1997), z. 3, 
s. 65nn.

10  H.  Simon, Funkcja homilii liturgicznej, „Studia teologiczno-historyczne Śląska 
Opolskiego” 11 (1985), s. 207.



87Mistagogia liturgii posoborowej

gicznego do konkretnego obrzędu, zarysowując tło biblijne i uwzględ-
niając ich aktualną sytuację. W końcu Słowo Boże jest potrzebne przy 
przyjmowaniu sakramentów. Wyjaśniając sens sakramentów i wskazując 
na zobowiązanie życiowe, jakie płynie z sakramentu, przedłuża się jego 
działanie w codziennym życiu. Przepowiadanie podejmuje próbę wzmoc-
nienia przeżycia oraz zaangażowania w wierze uczestników liturgii, aby 
doprowadzić do pełniejszego doświadczenia tajemnicy. Jednocześnie oży-
wia i dopełnia celebrację liturgiczną11.

III.2. Odkrywanie głębi celebrowanego misterium

Przepowiadanie w swoim wymiarze mistagogicznym powinno pro-
wadzić do głębi, do serca Eucharystii, odkrywać wieloraką obecność 
Chrystusa w liturgii. To zadanie jest trudne do zrealizowania, ale aby 
mu sprostać, trzeba postawić akcenty na kilka spraw12. Najpierw trzeba 
uświadomić wiernym aktualizację Misterium Paschalnego. W celebracji 
liturgicznej Chrystus jest obecny tu i teraz. W konkretnym zgromadze-
niu liturgicznym uobecnia swoje zbawcze działanie. Następnie trzeba 
pobudzać do duchowego związania własnej ofiary z ofiarą Chrystusa. 

Celem jest wychowywanie wiernych do ofiarowania samych siebie 
na Eucharystii (Ogólne wprowadzenie do Mszału rzymskiego, nr 95). Prze-
powiadanie musi zawierać apel do postawy ofiarnej, być wezwaniem do 
wewnętrznego zaangażowania w czasie całej celebracji eucharystycznej. 
Uważne słuchanie słowa Bożego prowadzi do owocnego przyjęcia zbaw-
czego daru w eucharystycznej ofierze. Liturgia słowa Bożego warun-
kuje owocność Eucharystii, ponieważ budzi ona i ożywia wiarę każdego 
z uczestników, tak potrzebną przy nauce współofiarowania mszalnego. 
Ofiarować zaś – znaczy złożyć Ojcu Niebieskiemu w ofierze Jego Syna, 
Boską Hostię, obecnego w znakach chleba i wina oraz ofiarować samego 
siebie. Taki jest teologiczny sens Eucharystii. Takie rozumienie Euchary-
stii może wyrosnąć tylko z głębokiej wiary opartej na Słowie Bożym. Prze-
powiadanie powinno pomóc uczestnikom przeżyć i uobecnić paschalną 
tajemnicę Chrystusa, Ostatnią Wieczerzę, Ofiarę krzyżową i Chrystusowe 
uwielbienie. Wypowiadamy to w ramach modlitwy Koronką do Miłosier-
dzia Bożego: „Ojcze Przedwieczny, ofiaruję Ci Ciało i Krew, Duszę i Bóstwo 

11  L. Szewczyk, Recepcja liturgicznego wymiaru homilii, Katowice 2003, s. 69.
12  J. Grześkowiak, Liturgia dziś, Katowice 1982, s. 326–328.



88 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

najmilszego Syna Twojego, a Pana naszego Jezusa Chrystusa, na przebła-
ganie za grzechy nasze i całego świata”.

Kolejny krok to prowadzenie wiernych do postawy dziękczynienia 
i uwielbienia za wielkie dzieła Boże, w których możemy uczestniczyć pod 
osłoną znaków. Trzeba nieustannie Bogu za to dziękować. Sztuką mista-
gogiczną będzie wewnętrznie rozradować wiernych, aby doświadczyli, 
że dziś w nich dokonuje się Pascha Chrystusa – umieranie dla grzechu 
i zmartwychwstanie do nowego życia.

Wreszcie trzeba zjednoczyć wiernych z Chrystusem we wspólnocie 
Słowa Bożego. Pełne spotkanie z Chrystusem w Komunii sakramentalnej 
nastąpi dopiero wtedy, gdy wcześniej nastąpi zjednoczenie z Chrystusem 
przez Słowo Boże. Komunia słowa domaga się zastosowania zasady her-
meneutyki biblijnej, że w Starym Testamencie ukryty i zapowiedziany 
jest Nowy, w Nowym zaś objawia się i kontynuuje Stary. Sakramentalne 
spożywanie Chrystusa jest uwarunkowane uprzednim duchowym spo-
żywaniem Chrystusa pod postacią słowa. Spożywanie Ciała Pańskiego 
wymaga uprzedniego spożywania treści Ewangelii. Słowo Boże uchyla 
nieco zasłonę tajemnicy Chleba życia i do Jezusa prowadzi13.

III.3. Etapy mistagogii liturgicznej

Poszczególne etapy mistagogii powinny uwzględniać następujące po 
sobie teologiczne wymiary znaku liturgicznego. Przepowiadający winien 
dokonać hermeneutycznej analizy znaku, aby właściwie go wyjaśnić 
w przepowiadaniu14.

Punktem wyjścia jest wymiar przypominający znaku, jego sens lite-
ralny, czyli jego odniesienie do przeszłości, do wydarzeń z dziejów zbawie-
nia w Starym Przymierzu, oraz do czynów zbawczych Chrystusa. Drugi 
etap to aktualizacja, czyli uobecnienie rzeczywistości oznaczanej przez 
znak w liturgii. To wymiar oznajmujący znaku, wydobywający historio-
zbawczy sens, kerygmatyczne treści znaku. Wydarzenie wspominane 
w znaku uobecnia się w swoim zbawczym dynamizmie i pozwala na włą-
czenie się w misterium. Etap trzeci związany jest z zobowiązaniami wyni-
kającymi z przyjęcia znaku. Z faktu uobecnienia się misterium, z faktu 

13  H. Simon, Homilia jako integralny element Eucharystii, „Współczesna Ambona” 15 
(1987), z. 3 s. 116.

14  B. Nadolski, Wprowadzenie do liturgii, Kraków 2004, s. 118.



89Mistagogia liturgii posoborowej

udziału w nim człowieka wynikają dla niego konsekwencje moralne. 
Ostatni etap, czwarty, związany jest z eschatologicznym sensem znaku, 
gdyż znaki liturgiczne – słowo i sakrament – kierują naszą uwagę ku przy-
szłości, ku wieczności15.

Przykład mistagogii sakramentu chrztu:
–	 Wymiar przypominający: wody potopu, przejście przez Morze 

Czerwone, chrzest Jezusa w Jordanie, śmierć i zmartwychwstanie 
Chrystusa; nakaz udzielania chrztu dany Apostołom; ochrzczony 
duchowo uczestniczy w tych wydarzeniach pod osłoną znaków.

–	 Wymiar aktualizujący: ochrzczony otrzymuje przebaczenie 
grzechów: pierworodnego i wszystkich przed chrztem; otrzymuje 
łaskę uświęcającą dziecka Bożego, staje się członkiem Kościoła; 
niezatarte znamię przynależności do Chrystusa; udział w kapłań-
stwie wspólnym Chrystusa.

–	 Wymiar zobowiązujący: ochrzczony ma realizować przyrzeczenia 
chrzcielne: wyrzeczenie zła i wyznawanie wiary; zachować przy-
kazania Boże; żyć według Ewangelii; rozwijać swoją wiarę, przyj-
mując następne sakramenty, zwłaszcza karmić się Eucharystią.

–	 Wymiar zapowiadający: kto uwierzy i  ochrzci się, ten będzie 
zbawiony; przyjęcie chrztu zapowiada pełne zjednoczenie z Chry-
stusem w  niebie; ochrzczony żyje między otrzymanym już 
zbawieniem, ale jeszcze nie w pełni przeżywanym; ochrzczony 
znajduje się na drodze dojrzewania chrześcijańskiego aż do śmierci, 
kiedy spotka się z Bogiem, który obdarzy go pełnią zbawienia: „Po 
części bowiem tylko poznajemy (…) teraz widzimy jakby w zwier-
ciadle, niejasno; wtedy za ujrzymy twarzą w twarz” (1 Kor 13,9-12).

Sztuka – ars mystagogica – odkrywania misterium w przepowiada-
niu Słowa Bożego powinna uwzględnić także aktualne metody mistago-
giczne16: 

1.	 mistagogia punktualistyczna, która polega na wyjaśnianiu „punkt 
po punkcie” danej celebracji liturgicznej, ze wskazaniem na jej sens 
i znaczenie;

2.	 mistagogia „linearna”, która odwołuje się do wielkich linii całej cele-
bracji i ukazuje jej właściwe znaczenie;

15  L. Szewczyk, Recepcja liturgicznego wymiaru homilii, s. 70.
16  B. Nadolski, Mistagogia jako metoda w liturgii, CT 65 (1995), z. 3, s. 101–112.



90 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

3.	 mistagogia syntetyczna i teologiczna, która odnosi się do jednego 
sakramentu, podkreślając i eksponując wszystkie jego aspekty 
w kontekście misterium chrześcijańskiego;

4.	 mistagogia epikletyczna, która poszukuje sensu celebracji, odwo-
łując się do pierwotnego znaczenia epiklezy właściwej poszcze-
gólnym sakramentom17.

IV. Mistagogia roku liturgicznego

Bóg stworzył świat z niczego dla człowieka, który jest na obraz i podo-
bieństwo Boże. Bóg tak umiłował świat, że posłał swojego Syna, aby świat 
zbawił. Jezus umarł i zmartwychwstał dla naszego zbawienia, a teraz żyje 
i jest obecny w Kościele: „A oto Ja jestem z wami (…) aż do skończenia 
świata” (Mt 28,20). Jego obecności doświadczamy we wspólnocie modli-
twy, w kapłanie celebrującym liturgię, w głoszonym Słowie Bożym, pod 
postaciami eucharystycznymi oraz w sakramentach. Jezus Chrystus jest 
drogą do Ojca: „Nikt nie przychodzi do Ojca inaczej jak tylko przeze Mnie” 
(J 14,6). Duch święty posłany od Ojca i Syna aktualizuje historię zbawie-
nia w cyklicznym obchodzie tajemnic historii zbawienia: w liturgii Chry-
stus działa mocą Ducha.

IV.1. Pedagogia roku liturgicznego

Możemy wskazać w wielkim skrócie na kilka wymiarów historii zba-
wienia. Dzieło Boże, które już się dokonało w czasie historii zbawienia, 
stanowi okres od stworzenia świata do narodzenia Jezusa jako starotesta-
mentalna zapowiedź pełni czasów. życie ziemskie Jezusa i Jego działal-
ność opisana w Ewangeliach to wypełnienie proroctwa. Czas od Zesłania 
Ducha świętego do współczesności to czas Kościoła, który objawia się tu 
i teraz w aktualnie sprawowanej liturgii i pobożności ludowej. Jednocześ-
nie Kościół żyje nadzieją powtórnego przyjścia Chrystusa i zapowiada 
pełnię zbawienia w życiu wiecznym przez celebrowanie misteriów Chry-
stusa w liturgii.

17  C. Krakowiak, Katechumenat chrzcielny dorosłych w Kościele posoborowym, Lublin 
2003, s. 414.



91Mistagogia liturgii posoborowej

Istotną rolę formacyjną roku liturgicznego spełnia zasada stopnio-
wego rozwinięcia Bożych tajemnic w cyklu rocznym, które są przeży-
wane jako wspólna droga wiernych do zbawienia w Kościele. Jednocześnie 
podkreśla się indywidualny udział każdego chrześcijanina w roku litur-
gicznym, który jest czasem formacji wiary, modlitwy i życia chrześcijań-
skiego. W centrum każdego dnia liturgicznego jest Eucharystia, z której 
wszystko wychodzi i do której wszystko zmierza: pozostałe sakramenty, 
modlitwa Kościoła, sakramentalia i pobożność ludowa dopełniająca życie 
liturgiczne w nabożeństwach i praktykach religijnych, zwyczaje i trady-
cje związane z okresami roku liturgicznego.

W ciągu cyklu rocznego, w ustalonych dniach, Kościół obchodzi święte 
wspomnienie całego zbawczego dzieła Chrystusa – od wcielenia aż do dnia 
Zesłania Ducha Świętego i do oczekiwania na przyjście Pańskie. Kościół 
odsłania całe misterium Chrystusa w codziennej Eucharystii, sakramen-
tach, Liturgii godzin oraz w różnych formach pobożności ludowej, zwią-
zanej z okresami liturgicznymi. W różnych okresach roku liturgicznego, 
zgodnie z tradycją, Kościół pogłębia duchowe wyrobienie wiernych przez 
pobożne ćwiczenia duszy i ciała, pouczenia, modlitwy, uczynki pokutne 
i dzieła miłosierdzia.

Rok liturgiczny jest uobecnieniem i przedłużeniem czasowym i prze-
strzennym zbawczego działania Chrystusa, zapoczątkowanego na ziemi, 
a teraz kontynuowanego u Ojca w niebie. Swoją skuteczność rok liturgiczny 
objawia w Kościele, poprzez Kościół i na pożytek Kościoła, dlatego stanowi 
„czas upragniony, dzień zbawienia” (2 Kor 6,2), wejścia w kontakt z miste-
riami Chrystusa. Tutaj chrześcijanin przede wszystkim dzięki uczestni-
ctwu w Eucharystii coraz bardziej upodabnia się do Chrystusa. W tym 
sensie duchowość ta prowadzi do nieustannego zdawania sobie sprawy 
z fundamentalnej prawdy o inicjatywie Bożej i liturgii, która zanim jesz-
cze stanowi działanie Kościoła, jest darmowa, jest łaską Bożą. 

Rok liturgiczny, będąc ponownym sakramentalnym uobecnieniem 
misterium, może sprzyjać naszemu duchowemu rozwojowi, aby nasze 
życie wzrastało we wszystkim ku Chrystusowi jako Głowie Kościoła (zob. 
Ef 4,15). Jedność kultu pomiędzy pobożnością ludową a liturgią można 
otrzymać przede wszystkim przez odzyskanie perspektywy misterium 
chrześcijańskiego, tak jak dane nam jest przez Pismo Święte, abyśmy uwa-
żali się za obecnie zaangażowanych i zanurzonych w to misterium. Nie 
istnieje bowiem historia zbawienia dokonana kiedyś w przeszłości, której 
dziś zbieramy tylko owoce, ale jest to historia zbawienia działająca dzi-



92 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

siaj, poprzez celebrację liturgiczną, w której Chrystus trwa w swoim Koś-
ciele i kroczy drogą rozpoczętą za doczesnego swojego życia. Pamiątka jest 
celebracją misterium Chrystusa w całości skoncentrowaną na wydarze-
niu, która ma jednak na celu włączenie uczestników w to wydarzenie18.

Rok liturgiczny ma formę swoistego rodzaju pamiątki, która nie tylko 
przypomina kolejne fakty historyczne z życia Chrystusa, ale je także 
uobecnia. Dlatego dla każdego chrześcijanina jego aktywne przeżywa-
nie jest formą kształtowania osobistej wiary w Chrystusa, który naro-
dził się w Betlejem, a potem chodził po palestyńskiej ziemi, głosił Dobrą 
Nowinę, ale swego dzieła zbawienia dokonał w Jerozolimie, umierając 
na krzyżu, zmartwychwstając, wstępując do nieba i zsyłając Ducha Świę-
tego na apostołów.

Świętowanie zatem tych wydarzeń od początku dziejów Kościoła było 
pewną formą katechezy dorosłych, ponieważ uczyło ich wiary. Przypo-
minając bowiem kolejne fakty z życia Jezusa, koncentrowało ich uwagę 
na tym, czego dokonał dla naszego zbawienia i o czym, jako chrześcija-
nie, nie możemy zapomnieć i w co powinniśmy wierzyć. Ale rok litur-
giczny jest też szkołą moralności, ponieważ świętowanie konkretnych 
wydarzeń, które miały miejsce w życiu Chrystusa, powinno zachęcać nas 
do naśladowania Go, czyli do kształtowania swojego stylu życia według 
wzoru, który nam zostawił. Z tego wynika, że rok liturgiczny jest też szkołą 
ofiary, uczy nas bowiem, że nasze życie powinno być swoistą ofiarą skła-
daną Bogu, ale też i bliźnim. Kolejne wydarzenia z życia Chrystusa świę-
towane w cyklu roku kościelnego zapraszają nas do wspólnotowego ich 
przeżywania. Celebrujemy bowiem liturgię jako zgromadzenie liturgiczne, 
które ma być czytelnym znakiem spotkania się uczniów Pana na święto-
waniu Jego pamięci19.

W tym procesie formacyjnym rok liturgiczny stosuje specyficzne dwie 
zasady, które odnoszą się do natury człowieka. Jedna z nich, nazywana 
prawem falowania, wyraża się w tym, że do świętowania trzeba się odpo-
wiednio przysposobić, dlatego główne uroczystości poprzedza okres przy-
gotowawczy, w którym podejmuje się szereg wysiłków, mających samą 
zainteresowaną osobę utwierdzić w przekonaniu, że ten czas rozwija 
emocje poprzedzające samo świętowanie, ale też pomaga podejmować 

18  A. Bergamini, Chrystus świętem Kościoła, Kraków 2003, s. 118–119.
19  Zob. H. Sobeczko, Zgromadzeni w imię Pana. Teologia znaku zgromadzenia liturgicznego, 

Opole 1999. 



93Mistagogia liturgii posoborowej

owocną pracę nad sobą, która pełni rolę formacyjną. Druga, nazywana 
prawem asymilacji, odnosi się do cykliczności przeżywania co roku tych 
samych świąt i podkreśla potrzebę permanentnego podejmowania wysiłku 
zaczynania na nowo, by nie tylko lepiej zrozumieć świętowane tajemnice 
naszej wiary, ale też starać się coraz lepiej wprowadzać ich treści w oso-
biste życie20.

Dokument papieski Desiderio desideravi21 jest niewątpliwie wyrazem 
przekonania papieża Franciszka, że liturgia jest swoistym „dziś” historii 
zbawienia, sprawowanym w cyklu proponowanym przez rok liturgiczny, 
jest świętowaniem pamiątki wydarzeń, które są związane z osobą Chry-
stusa, od Jego poczęcia, a kończąc na Jego wniebowstąpieniu. Powołując 
się na Konstytucję o świętej liturgii (nr. 102–111), papież zaprasza wszyst-
kich wiernych do ponownego odkrycia roku liturgicznego i dnia Pań-
skiego (nr 63).

IV.2. Duchowość roku liturgicznego

Przede wszystkim należy rozwijać głębokie zjednoczenie z Chrystu-
sem, jedynym Pośrednikiem między niebem i ziemią, Ojcem i człowie-
kiem, który jest realnie obecny i żyjący tu i teraz w akcji liturgicznej. 
Komunia Chrystusa z Ojcem Niebieskim wchodzi w intymną sferę życia 
i Kościoła, ponieważ religia chrześcijańska stanowi w swej istocie uczest-
nictwo w tej synowskiej relacji. Na tym polega wielkość modlitwy chrześ-
cijańskiej, że jest ona udziałem w miłości jednorodzonego Syna ku Ojcu 
i w modlitwie, którą Syn podczas ziemskiego życia wyrażał ludzkimi sło-
wami. Ta modlitwa trwa nieustannie w całym Kościele i wszystkich jego 
członkach w imieniu całej ludzkości i dla jej zbawienia. 

Duchowość roku liturgicznego wymaga jeszcze, aby zjednoczenie 
z Chrystusem, obecnym sakramentalnie, było przeżywane jako zbawczy 
kontakt z owym człowieczeństwem, w którym dokonały się wydarzenia 
naszego odkupienia. Wierzący otwiera się na łaskę właściwą każdemu 
z tych misteriów, obecnych i skutecznych w akcji liturgicznej, abyśmy 
mogli żyć Chrystusem sługą, pokornym, posłusznym, pokutującym, 
modlącym się, miłosiernym, upokorzonym aż do zadania Mu śmierci 

20  W. Schenk, Rok liturgiczny, w: F. Blachnicki, W. Schenk, R. Zielasko (red.), Wprowadzenie 
do liturgii, Poznań – Warszawa – Lublin 1967, s. 435.

21  Franciszek, List Apostolski „Desiderio desideravi” do biskupów, prezbiterów i diakonów, 
osób konsekrowanych i wiernych świeckich o formacji liturgicznej Ludu Bożego, Poznań 2022. 



94 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

i uwielbionym, aby mógł przekazać nam swojego Ducha. Liturgia sta-
nowi kontynuację i zastosowanie w życiu poszczególnych ludzi zbawczego 
działania Chrystusa w całym ciągu dziejów i we wszystkich miejscach. 
Następstwo celebracji okresów i świąt nie jest prostym zabiegiem psy-
chologicznym, ale ustalonym przez Boga historyczno-sakramentalnym 
sposobem, aby umożliwić ludziom wejście w kontakt ze zbawieniem doko-
nanym przez słowa i czyny Chrystusa. Rok liturgiczny, ukształtowany na 
ekonomii zbawienia, odtwarza życie Pana dzięki uświęcającemu kontak-
towi z misterium liturgii22.

Formacja mistagogiczna stanowi zasadniczą część inicjacji chrześcijań-
skiej i celebracji. Aktualna obecność misterium Chrystusa w historii nie 
urzeczywistnia się poprzez intelektualne spekulacje teologów, ani poprzez 
pewną interioryzację, ale poprzez znaki symboliczno-sakramentalne. 
W konsekwencji nie ma wiary bez rytualnej celebracji, grozi ona wtedy 
popadnięciem w rodzaj ideologicznego spirytualizmu. Obrzęd jest formą 
języka, sposobem porozumiewania się i jako taki stanowi owoc stosunków 
międzyludzkich, które w nim się wyrażają. Jedynie poprzez pilną lekturę 
tekstu natchnionego, odczytywanego i objaśnianego w tym samym duchu, 
w jakim został spisany (zob. KO 12), mistagogia liturgiczna otrzyma swój 
jedyny fundament, a interioryzacja misterium stanie się procesem sta-
łym. Biblia musi stać się Pismem przemodlonym, wydarzeniem przemod-
lonym, życiem modlitwy, abyśmy w ten sposób wprowadzani byli coraz 
głębiej w przeżywanie tego we wspólnotowym misterium liturgicznym. 
Musi stawać się misterium biblijnym Chrystusa, wydarzeniem historycz-
nym zawsze aktualnym, przeżywanym pod osłoną znaków i symboli.

Całe zgromadzenie i każdy jego członek z osobna mogą stać się „cele-
bransami” w tym sensie, że będą zjednoczeni, aby czynić pamiątkę miste-
rium Chrystusa dzisiaj, żyć jak wspólnota ożywiana Duchem Świętym. 
Dopiero wtedy zostaną uformowani do wyrażania własnej wiary, nadziei 
i miłości poprzez samą celebrację, aby rozpoznać w niej obecność zmar-
twychwstałego Pana. Kościół bowiem bardzo się troszczy o to, aby chrześ-
cijanie w tym misterium wiary nie uczestniczyli jako obcy lub milczący 
widzowie, lecz aby przez obrzędy i modlitwy misterium to dobrze rozu-
mieli, w świętej czynności brali udział świadomie, pobożnie i czynnie (zob. 
KL 48). Jeśli chodzi o osiągnięcie tego celu, wielka odpowiedzialność ciąży 
na kapłanie celebrującym, aby przedstawiał znaki i gesty sakramentalne 

22  A. Bergamini, Chrystus świętem Kościoła, s. 120n.



95Mistagogia liturgii posoborowej

w sposób autentyczny, a wypowiadaniem tekstów wciągał wiernych do 
aktywnego uczestnictwa23.

V. Kapłan mistagogiem liturgii

Warto zauważyć, że Ojcowie Kościoła, jako pierwsi pasterze i mistago-
gowie, nie lękali się mało świadomym adeptom chrześcijaństwa uprzy-
stępniać tajemnice Boże tak, jak zostały one objawione. Stosowali metodę 
mistagogiczną z całą gamą metafor, obrazów, aktualizacją liturgiczną 
i płynącymi z tego wymaganiami sumienia. Czynili to w bardzo bezpo-
średni sposób, nie sięgając do tak popularnych dzisiaj kryteriów psycholo-
giczno-socjologicznych, ale odsłaniali misterium w oparciu o obiektywne 
dane biblijne24. Rzeczywistość sakramentów interpretowali w oparciu 
o historię zbawienia zawartą w Starym i Nowym Testamencie. Wystarczy 
tu przytoczyć dzieła św. Ambrożego (De Mysteriis, De Sacramentiis) czy św. 
Cyryla Jerozolimskiego (Katechezy mistagogiczne), w których widać, z jakim 
zaufaniem i hojnością nauczania traktowali swoich katechumenów25.

Wtajemniczający, czyli mistagog, charakteryzował się swoistą delikat-
nością i subtelnością zarówno w odniesieniu do treści misterium, które 
tylko Duch Boży zna w pełni i może odsłonić, jak i do człowieka, któremu 
stwarza się odpowiednie warunki, by osobiście mógł doświadczyć rado-
ści znalezienia. Nie ma tu gotowych schematów przekazu prawd Bożych, 
lecz stopniowe wyjaśnianie i liczenie się z możliwościami słuchających. 
Mistagogia przebiega w rytmie Bożej pedagogii, cierpliwie i wytrwale pro-
wadzącej człowieka do nawrócenia. Mistagog musi być w głoszeniu sługą 
człowieka. Ten typ apostolstwa nie jest jedynie pouczaniem, ale towarzy-
szeniem drugiemu w drodze do spotkania z Bogiem. Przepowiadający nie 
tyle poucza, co sam podąża w drodze za Chrystusem i wprowadza na tę 
drogę innych, aby iść dalej razem. Nie trzeba nikogo przekonywać, że kto 
chce być przekonywującym przewodnikiem, sam powinien żyć tak, jakby 
na oczy widział Niewidzialnego (zob. Hbr 11,27). Dlatego tak skuteczne 
było oddziaływanie pierwszych chrześcijan, którzy swoim świadectwem 

23  Tamże, s. 124n.
24  A. Sielepin, Między „źródłem” a „szczytem”. Szkice z duchowości liturgicznej, Kraków 

2004, s. 180.
25  S. Czerwik, Św. Ambroży – mistagog starożytnego Kościoła, „Anamnesis” 5 (1998/1999), 

z. 1, s. 24–40.



96 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

wskazywali drogę. Ojcowie Kościoła sami byli świadkami i czytelnymi 
uczniami Chrystusa, stąd ich mowa tak pociągająca, a pasterska posługa 
tak wiarygodna26.

Mistagog to człowiek, który wtajemnicza, wprowadza z jednej kom-
naty poznania do drugiej. Zawsze mówimy, sprawując liturgię, że liturgia 
jest rzeczywistością dwuwymiarową. Od warstwy sakramentalnej, war-
stwy znaku, znaczącej, symbolicznej, prowadzi do rzeczywistej. Przepo-
wiadanie mistagogiczne dotyczy właśnie tego, czy kaznodzieja dotarł do 
ukrytej rzeczywistości i czy ją odsłania, czy też żongluje słowami. Mista-
gog to duchowy przewodnik, nauczyciel prowadzący do Boga, wyjaśnia-
jący misterium, wyjaśniający historię zbawienia, sługa Słowa Bożego.

Jeżeli przepowiadający uważa, że wystarczy głosić i być heroldem, 
prorokiem, retorem, ale nie chce duszy swej dać ofiarować Chrystu-
sowi, z którym się ma łączyć w Ofierze, niech nie liczy na to, że będzie 
miał obfite i trwałe owoce swojego przepowiadania. To jest sekret sakra-
mentalnej mistagogii. Trzeba wiedzieć, że Bóg działa w nas i przez nas 
w ludziach w zależności od naszego poświęcenia siebie, od naszego ogoło-
cenia i oczyszczenia. Bóg działa przede wszystkim w zależności od wiary 
głoszącego, dlatego kapłan musi być sługą wiary Kościoła. Jak nauczyć 
ludzi tak pojętej mistagogii? Jak nauczyć tych, którzy przepowiadają? Cho-
dzi tu o związek pomiędzy mistagogią a mistagogiem. O związanie gło-
szenia z osobowością kapłana. Sama pragmatyka wtajemniczenia, czyli 
nauczenia technik mistagogicznych, które często się stosuje, nie zatrzy-
mując się zbyt wyraźnie na uchwyceniu samego misterium i jego wyma-
gań, może prowadzić nas na manowce. Dlatego kapłan musi po prostu żyć 
liturgią, być sługą liturgii, być liturgistą. Nie sposób przepowiadać mis-
tagogicznie bez teologicznego rozumienia tekstów oraz znaków liturgicz-
nych. Mistagogia i teologia znaku są dla głoszącego szczególnie ważne27. 

Tak samo kapłan musi żyć Słowem Bożym, rozważać je i medytować. 
Problematyka biblijna, zwłaszcza zagadnienia współczesnej hermeneutyki 
i egzegezy, winny kapłana angażować życiowo. Ma zwiastować zbawczy 
kerygmat Pisma Świętego. Ma go najpierw odczytać, a potem zaktualizo-
wać w liturgii. Musi znać podstawowe problemy egzegetyczne. Musi sobie 
uświadomić, że księga ta jest dziełem Boga i człowieka. Hermeneutyka 

26  A. Sielepin, Między „źródłem” a „szczytem”. Szkice z duchowości liturgicznej, s. 181.
27  H. Simon, Przepowiadanie i kompetencja. Kaznodzieja jako teolog, „Studia teologiczno-

historyczne Śląska Opolskiego” 16 (1996), s. 192–193.



97Mistagogia liturgii posoborowej

perykop jest dziś konieczna na etapie przygotowania przepowiadania. 
Zastosowanie w analizie tekstu zasad: kontekstu, rodzajów literackich, 
tradycji i redakcji oraz uwzględnienie zasad teologicznych (analogia wiary 
i żywej tradycji Kościoła) jest warunkiem prawidłowego odczytania biblij-
nego kerygmatu. Zadaniem kapłana jest uczynić z Biblii księgę życia. Tylko 
rzetelne zgłębianie i studiowanie Pisma Świętego i aktualnej problema-
tyki biblijnej pozwoli kapłanowi uczynić tę księgę żywą, księgą zbawie-
nia. Medytacja biblijna, która jest modlitewnym obcowaniem ze Słowem 
Bożym, oraz egzegetyczna praca nad tekstem w oparciu o pomoce homi-
letyczno-egzegetyczne winny być cechą kapłana mistagoga28.

Egzegetyczna analiza tekstu, choć naznaczona jest trudem teologicz-
nego zgłębiania i odkrywania przesłania biblijnego, jest jednak wysiłkiem 
koniecznym i opłacalnym. W pracy tej odkrywa się bogactwo, piękno, 
złożoność problemów i teologię tej księgi. Jednak nade wszystko pomoże 
ona odczytać to, co jest jej sensem – słowo zbawienia i łaski. Pomoże ona 
przedrzeć się przez warstwę opisową, literacką do słowa, które jest napeł-
nione Duchem i życiem. Kapłan wtedy autentycznie odczyta przesłanie 
Boga i uczyni go zbawczym wydarzeniem na dziś dla słuchających go 
w zgromadzeniu liturgicznym29.

Forma jest ważna i język jest ważny. I teoria ważna, i metodologia 
ważna, i przykłady ważne – pisał bp Wacław świerzawski. Ale najważniej-
szy jest dar złożony z siebie, aby zjednoczony z Chrystusem kapłan mógł 
wydobyć to, co jest zakryte przed oczami niewidzących. Kapłan, który 
powie całą homilię, a nie powie ani razu: tu dzisiaj, teraz, wśród nas jest 
obecny Jezus, nie powiedział ludziom tego, co każe mu powiedzieć Chry-
stus. Organizujemy Msze św. – jeszcze zdarza się, że z tłumami, ale już 
coraz rzadziej – gramy, śpiewamy i robimy widowiska, a „ludzie coraz 
mniej wiedzą, że trzeba tylko odsłonić to, co zakryte, jakby zdjąć welon 
z kielicha, i powiedzieć: tu i teraz, w tym miejscu jest Chrystus!”30 Kapłan 
winien mieć świadomość, że jego przepowiadanie różni się od każdej innej 
formy międzyludzkiej komunikacji. W przepowiadaniu mistagogicznym 
wchodzi w misterium obecności Boga, który tu i teraz towarzyszy swo-
jemu ludowi. Mistagogia rozumiana jako sztuka, jako ars, która wprowa-
dza i odkrywa uczestnikom liturgii osobiste i wspólnotowe doświadczenie 

28  Tenże, Bosko-ludzki wymiar kazania, WA 4 (1986), s. 120.
29  Tenże, Kaznodzieja jako teolog, w: W. Przyczyna (red.), Sługa słowa, Kraków 1997, 

s. 137.
30  W. Świerzawski, Kaznodzieja jako mystagog, „Anamnesis” 4 (1996/1997) s. 63.



98 Bp dr hab. Rudolf Pierskała

obecności Zmartwychwstałego w konkretnej celebracji liturgicznej, nie 
jest łatwym zadaniem dla kapłana mistagoga.

VI. Zakończenie

Mistagogiczne przepowiadanie dąży do wyjaśnienia zbawczego sensu 
znaku liturgicznego – słowa i obrzędu – i prowadzi do spotkania z Chrystu-
sem oraz przeżycia zbawienia w tych znakach wyrażonego. Ma doprowa-
dzić wiernych w samo serce tajemnicy kultu, odsłaniając rzeczywistości 
ukryte. Mistagogia ze swej istoty winna scalać, łączyć obie części. Winna 
być zwornikiem zgromadzonej na liturgię wspólnoty, przekazującym jej 
mistagogiczne wskazania dotyczące chrześcijańskiego życia. Wyjaśniając 
egzystencjalną wartość słów biblijnych, winna prowadzić do sakramen-
talnego spotkania z Chrystusem. Przeto powinna być zawsze zsynchro-
nizowana z cyklem liturgicznym życia Kościoła.

W Polsce mistagogia liturgiczna, jako wprowadzenie w przeżywane 
tajemnice, jest rozwijana niewystarczająco przez przepowiadających 
słowo Boże. Formacja liturgiczna wiernych domaga się odnowienia tego 
wymiaru. Słaby wymiar mistagogii w przepowiadaniu może być wyni-
kiem małego zainteresowania stałą formacją liturgiczną.

Mistagog powinien szukać ścisłego związku między tym, co mówi orę-
dzie biblijne, a tym, co dokonuje się w sakramentach lub sprawowaniu 
Eucharystii. Dlatego zwłaszcza przy celebracji niedzielnej i świątecznej 
Eucharystii winien sobie zawsze stawiać pytania: Jak słowo Boże realizuje 
się dziś w liturgii eucharystycznej? Jaki związek istnieje między tym, co 
Pan mówi do nas, a tym, co dla nas tu i teraz czyni? Przez przepowiada-
nie głoszący realizuje i wypełnia kapłańską misję Chrystusa, aby łączyć 
ze sobą dwa brzegi, aby stać się pontifexem, czyli aby być pomostem mię-
dzy stołem słowa a stołem pokarmu, między ziemią a niebem, między 
człowiekiem a Bogiem. 



99Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

Aby wypełnić swoją misję  
we wspólnocie Kościoła. 
Formacja osób świeckich

Dr Ewa Porada

I. Świeccy we wspólnocie Kościoła

I.1. Czym jest wspólnota Kościoła?

W pierwszych zdaniach Konstytucji dogmatycznej o Kościele Soboru 
Watykańskiego II czytamy m.in.: „Kościół jest w Chrystusie jakby sakra-
mentem, czyli znakiem i narzędziem wewnętrznego zjednoczenia z Bogiem 
i jedności całego rodzaju ludzkiego”1. W tych słowach Ojcowie soborowi 
określają naturę i cel istnienia Kościoła, a mianowicie: Kościół o tyle ma 
sens, o ile odwołuje się do Chrystusa i Jego dzieła zbawczego. Kościół rodzi 
się wraz z wydarzeniami męki, śmierci i zmartwychwstania Chrystusa, 
a Jego uczniowie są posłani na świat, aby głosić Dobrą Nowinę o zbawie-
niu. Pan Jezus wstępując do Ojca, rozsyła uczniów na cały świat słowami: 
„Dana mi jest wszelka władza w niebie i na ziemi. Idźcie więc i nauczaj-
cie wszystkie narody, udzielając im chrztu w imię Ojca i Syna, i Ducha 
Świętego. Uczcie je zachowywać wszystko, co wam przykazałem. A oto 
Ja jestem z wami przez wszystkie dni, aż do końca świata” (Mt 28,18-20). 
Wspólnota Kościoła jest więc znakiem Bożej obecności w świecie i w życiu 
każdego z nas. Natomiast dzięki sakramentom i hierarchicznej struktu-
rze ma zdolność jednoczenia ludzi z Bogiem i między sobą. 

Pan Jezus przez chrzest jednoczy nas ze sobą i włącza do wspólnoty 
Kościoła. Zapewnia nas o swojej obecności w naszej wędrówce przez życie 
i w wypełnianiu zadań, które dla nas wyznaczył. W szczególny sposób jest 
obecny w sakramentach i w Słowie Bożym. 

1  Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele, nr 1.



100 Dr Ewa Porada

Włączenie człowieka do wspólnoty Kościoła, oprócz przywilejów wyni-
kających z chrześcijańskiego życia, nakłada na nas również obowiązek apo-
stolski: bycia świadkiem Chrystusa i pozyskiwania kolejnych uczniów. 

Do wspólnoty Kościoła Bóg powołuje ludzi, udzielając im konkretnych 
darów. Wzywa nas do wypełnienia konkretnych zadań we wspólnocie 
i historii zbawienia. „Również w budowaniu Ciała Chrystusa obowiązuje 
różnorodność członków i funkcji. Jeden jest Duch, który rozdziela różno-
rodne dary dla dobra Kościoła, stosownie do swego bogactwa i do potrzeb 
posługiwania (…). Tenże Duch, sam przez siebie, swoją mocą i wewnętrz-
nym spojeniem członków zespalając ciało, tworzy i nakazuje miłość wza-
jemną pomiędzy wiernymi”2. 

Można zatem powiedzieć, że nie ma dwóch takich samych osób, każdy 
z nas swoją niepowtarzalnością darów Bożych wnosi swój wkład w budo-
wanie Kościoła, każdy ochrzczony w równym stopniu odpowiedzialny jest 
za budowanie Królestwa Bożego na ziemi. Różnorodność powołań, funk-
cji i charyzmatów służy dobru całej wspólnoty, a także daje możliwości 
docierania do każdego człowieka, który jeszcze nie zna Boga. W Dekre-
cie o apostolstwie świeckich Ojcowie soborowi podkreślają istotą rolę także 
osób świeckich w Kościele oraz ich powołanie i misję do realizowania woli 
Boga: „W Kościele istnieje różnorodność posługiwania, ale jedność misji. 
Apostołom i ich następcom zostało powierzone przez Chrystusa zadanie 
nauczania, uświęcania i kierowania w Jego imieniu i Jego mocą. Ludzie 
świeccy, mający uczestnictwo w funkcji kapłańskiej, prorockiej i królew-
skiej Chrystusa, wypełniają natomiast swe zadania w posłannictwie całego 
Ludu Bożego w Kościele i w świecie. Rzeczywiście prowadzą oni apostol-
stwo przez działalność skierowaną ku ewangelizacji i uświęcaniu ludzi 
oraz ku przenikaniu i kształtowaniu porządku rzeczy doczesnych zgodnie 
z duchem ewangelicznym, tak by ich działanie w tym porządku stanowiło 
w sposób widoczny świadectwo o Chrystusie i służyło do zbawienia ludzi. 
Skoro zaś właściwe jest, by ludzie świeccy żyli w środku świata i spraw 
doczesnych, są oni wezwani przez Boga, by płonąc duchem chrześcijań-
skim, na kształt zaczynu prowadzili w świecie swoje apostolstwo”3. 

Błędne jest zatem przekonanie niektórych wiernych, jakoby odpo-
wiedzialność za Kościół, jego rozwój i posłannictwo należały jedynie 
do obowiązków kapłanów czy osób konsekrowanych. W dokumentach 

2  Tamże, nr 7.
3  Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 2.



101Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

soborowych możemy przeczytać jednoznaczne słowa: „Chociaż niektó-
rzy z woli Chrystusa ustanowieni są nauczycielami, szafarzami tajemnic 
i pasterzami dla innych, to jednak co do godności i wspólnego wszystkim 
wiernym działania na rzecz budowania Ciała Chrystusa, panuje wśród 
wszystkich prawdziwa równość”4. 

A zatem wszyscy wierni, bez względu na powołanie, jakim obdarzył 
ich Chrystus, wezwani są do jedności z Bogiem, głoszenia Jego nauki 
i odpowiedzialności za całą wspólnotę Kościoła – chociaż każdy zgodnie 
z swoim powołaniem.

I.2. Parafia – wspólnota wiernych pod przewodnictwem 
proboszcza

Rozważając misję świeckich w Kościele i, co się z tym wiąże, dostoso-
wanej do tego formacji, warto przypomnieć również, czym jest parafia 
– jako najmniejsza część Kościoła strukturalnego. Kodeks Prawa Kano-
nicznego w kan. 515 § 1 określa ją w ten sposób: „Parafia jest określoną 
wspólnotą wiernych, utworzoną na sposób stały w Kościele partykular-
nym, nad którą opiekę duszpasterską, pod władzą biskupa diecezjal-
nego, powierza się proboszczowi jako jej własnemu pasterzowi”. A zatem 
w pierwszej kolejności parafia jest wspólnotą osób – rzeczywistością 
ludzką, nie zaś zbiorem zabudowań czy przestrzenią materialną. „Przed-
miotem misji i ewangelizacji Kościoła jest zawsze Lud Boży jako całość. 
Istotnie, Kodeks Prawa Kanonicznego podkreśla, że parafia nie utożsa-
mia się z budynkiem lub jakimiś strukturami, ale z określoną wspólnotą 
wiernych, nad którą pasterską pieczę powierza się proboszczowi jako jej 
własnemu pasterzowi. W związku z tym papież Franciszek przypomniał, 
że «parafia jest formą obecności Kościoła na terytorium, jest środowi-
skiem słuchania Słowa, wzrostu życia chrześcijańskiego, dialogu, prze-
powiadania, ofiarnej miłości, adoracji i celebracji» i stwierdził, że jest 
ona «wspólnotą wspólnot»”5.

Aby w pełni zrozumieć sens parafii, warto pochylić się nad historią i ety-
mologią tego pojęcia. „Parafia ma długą historię i od początku odgrywała 
fundamentalną rolę w życiu chrześcijan, w rozwoju i duszpasterstwie Koś-

4  Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele, nr 32.
5  Kongregacja ds. Duchowieństwa, Instrukcja „Nawrócenie duszpasterskie wspólnoty 

parafialnej w służbie misji ewangelizacyjnej Kościoła”, nr 21.



102 Dr Ewa Porada

cioła; już w pismach św. Pawła można dostrzec niejako pierwsze wzmianki 
o niej. Niektóre bowiem teksty Pawła pokazują ustanawianie małych wspól-
not jako Kościołów domowych, określanych zazwyczaj przez Apostoła sło-
wem «dom» (por. np. Rz 16,3-5; 1 Kor 16,19-20; Flp 4,22). W tych «domach» 
można dostrzec narodziny pierwszych «parafii»”6. W „domach” groma-
dzili się chrześcijanie na słuchaniu Słowa Bożego i sprawowaniu Eucha-
rystii. Domy chrześcijan były szczególnym znakiem obecności Chrystusa 
w codziennym życiu wiernych. Podobnie i dzisiaj parafia reprezentowana 
przez budynek kościoła jest znakiem obecności zmartwychwstałego Pana. 
„Parafia jest zatem domem pośród domów i odpowiada logice wcielenia 
Jezusa Chrystusa, żywego i działającego we wspólnocie ludzkiej”7. 

Kościół parafialny jest zatem miejscem jednoczenia się wspólnoty 
wiernych na sprawowaniu sakramentów i głoszenia Słowa Bożego. Powi-
nien również odpowiadać na potrzeby wiernych w tym zakresie. Jednak 
należy pamiętać, że działalność duszpasterska czy apostolska wykracza 
poza obręb tychże zabudowań i urzeczywistnia się także w domach wier-
nych i miejscach, do których szczególnie osoby świeckie z racji swojego 
powołania i kompetencji zostają posłane przez Pana. 

Parafia jest zatem wspólnotą, w której w sposób komplementarny rea-
lizują swoją posługę: proboszcz, prezbiterzy, osoby konsekrowane i świe-
ckie8. Można nawet powiedzieć, że wspólnota parafialna składa się głównie 
z wiernych świeckich, którzy na mocy chrztu i bierzmowania uczestniczą 
w ewangelizacyjnym działaniu Kościoła, ponieważ misją świeckich jest 
przemienianie rzeczywiści ziemskich duchem Ewangelii9.

„W związku z tym wydaje się oczywiste, że właściwe byłoby przezwy-
ciężenie zarówno autoreferencyjnej koncepcji parafii, jak i «klerykali-
zacji duszpasterstwa». Poważne potraktowanie faktu, że udziałem Ludu 
Bożego «stała się godność i wolność dzieci Bożych, w których sercach 
Duch Święty mieszka jak w świątyni», zachęca do promowania praktyk 
i modeli, dzięki którym każdy ochrzczony, dzięki darowi Ducha Świętego 
i otrzymanych charyzmatów, staje się aktywnym protagonistą ewangeli-
zacji, w stylu i zgodnie z zasadami organicznej komunii, zarówno z innymi 
wspólnotami parafialnymi, jak ogólnym duszpasterstwem diecezjalnym. 
Rzeczywiście, cała wspólnota jest podmiotem odpowiedzialnym za misję, 

6  Tamże, nr 6.
7  Tamże, nr 7.
8  Zob. tamże, nr 28.
9  Zob. tamże, nr 85.



103Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

ponieważ Kościół nie utożsamia się jedynie z hierarchią, ale stanowi sie-
bie jako Lud Boży”10.

I.3. Misja świeckich w Kościele

Kim są zatem osoby świeckie? Odpowiedź na to pytanie daje nam Konsty-
tucja dogmatyczna o Kościele, w której czytamy m.in.: „Są to wierni, którzy 
wcieleni przez chrzest w Chrystusa, ustanowieni jako Lud Boży, stawszy 
się na swój sposób uczestnikami kapłańskiej, prorockiej i królewskiej misji 
Chrystusa, sprawują właściwe całemu ludowi chrześcijańskiemu posłan-
nictwo w Kościele i w świecie. Specyficzną właściwością świeckich jest 
ich świecki charakter. (…) zadaniem ludzi świeckich, z tytułu właściwego 
im powołania, jest szukanie królestwa Bożego przez zajmowanie się spra-
wami świeckimi i kierowanie nimi po myśli Bożej”11.

Oznacza to, że osoby świeckie angażują się w misję ewangelizacji w spo-
sób szczególny przez świadectwo codziennego życia zgodnego z Ewangelią 
w swoich naturalnych środowiskach życia i na każdym poziomie odpowie-
dzialności, także w działalności na rzecz wspólnoty parafialnej12. Świeccy 
przez przebywanie w swoich środowiskach życia, pracy i wypoczynku 
w sposób szczególny mają możliwość przyciągania do Kościoła ludzi, szcze-
gólnie tych, którzy trzymają się z dala od niego. Wierni na swój sposób 
angażują się także w głoszenie Słowa Bożego zwłaszcza przez katechizację, 
a także oddają na usługi Kościoła swoją wiedzę, usprawniając w ten spo-
sób pracę duszpasterską, a także zarządzanie dobrami kościelnymi13.

We wszystkich działaniach ewangelizacyjnych należy jednak pamię-
tać, że to Chrystus jest źródłem i początkiem wszelkiej działalności apo-
stolskiej. I to od łączności z Bogiem zależy owocność każdej posługi na 
rzecz Kościoła: „Kto trwa we Mnie, a Ja w nim, ten przynosi owoc obfity, 
ponieważ beze Mnie nic nie możecie uczynić” (J 15,5)14. 

Z powyższych rozważań wynikają dwa aspekty formacji osób świeckich: 
1.	 Formacja mająca na celu doświadczenie Boga żyjącego w Kościele 

i działającego w życiu konkretnego człowieka.

10  Tamże, nr 38.
11  Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele, nr 31.
12  Zob. Kongregacja ds. Duchowieństwa, Instrukcja „Nawrócenie duszpasterskie wspólnoty 

parafialnej w służbie misji ewangelizacyjnej Kościoła”, nr 86.
13  Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 10.
14  Tamże, nr 4.



104 Dr Ewa Porada

2.	 Nieustanne pogłębianie więzi z Bogiem, odczytywanie Jego woli 
w stosunku do swojego życia i wspólnoty Kościoła, coraz większe 
pragnienie służenia Mu i pogłębiania miłości do Niego i innych 
członków Kościoła, co stopniowo będzie rodziło coraz większy 
zapał apostolski.

I.4. Misja małżonków w Kościele

Wśród osób świeckich na szczególną uwagę zasługują małżonkowie. 
Ich szczególna misja wynika z sakramentu małżeństwa, przez który 
zobowiązują się do szczególnych zadań we wspólnocie Kościoła. Zada-
nia te w sposób ogólny zostały przedstawione w Konstytucji dogmatycznej 
o Kościele, a następnie rozwinięte w adhortacjach Familiaris consortio oraz 
Amoris laetitia. W dokumencie soborowym czytamy: „(…) małżonkowie 
chrześcijańscy, na mocy sakramentu małżeństwa, przez który wyrażają 
misterium jedności i płodnej miłości pomiędzy Chrystusem i Kościołem 
oraz w nim uczestniczą (…) wspierają się wzajemnie w życiu małżeńskim 
oraz w przyjęciu i wychowaniu potomstwa, celem zdobycia świętości (…). 
Z małżeństwa wywodzi się rodzina, w której rodzą się nowi członkowie 
społeczności ludzkiej i stają się dzięki łasce Ducha Świętego przez chrzest 
dziećmi Bożymi, aby Lud Boży trwał przez wieki. W tym niejako domo-
wym Kościele rodzice słowem i przykładem powinni być dla swoich dzieci 
pierwszymi zwiastunami wiary i pielęgnować właściwe każdemu z nich 
powołanie, ze szczególną zaś troskliwością powołanie duchowne”15.

A zatem małżonkowie są wzajemnie dla siebie i dla innych domowni-
ków świadkami Chrystusa. Dla swoich dzieci są pierwszymi głosicielami 
wiary, słowem i przykładem powinni wychowywać swoje dzieci do życia 
chrześcijańskiego oraz do odkrywania swojego powołania. Wśród innych 
zadań małżonków chrześcijańskich możemy wymienić takie, jak: 

–	 ukazywanie i potwierdzanie swoim życiem nierozerwalności i świę-
tości węzła małżeńskiego;

–	 realizowanie prawa i obowiązku rodziców i opiekunów do chrześ-
cijańskiego wychowania dzieci;

–	 bronienie godności i należnej autonomii rodziny;
–	 stawanie się coraz bardziej podstawową komórką społeczeństwa, 

aby stanowić aktywny podmiot życia społecznego;

15  Sobór Watykański II, Konstytucja dogmatyczna o Kościele, nr 11.



105Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

–	 przez modlitwę i włączenie w kult liturgiczny całej rodziny bycie 
„sanktuarium Kościoła”; 

–	 spełnianie uczynków miłosierdzia, służąc braciom w potrzebie;
–	 rozwijanie apostolstwa szczególnie przez: „adoptowanie opusz-

czonych dzieci, gościnne przyjmowanie przybyszów, pomoc 
w prowadzeniu szkół, wspieranie młodzieży radą i pomocą mate-
rialną, pomaganie narzeczonym w lepszym przygotowaniu się 
do małżeństwa, pomoc w  prowadzeniu katechizacji, podtrzy-
mywanie małżeństw i rodzin dotkniętych zagrożeniami mate-
rialnymi lub moralnymi, zapewnianie ludziom starym nie tylko 
tego, co konieczne, ale także należnego im udziału w postępie 
ekonomicznym”16;

–	 dawanie światu świadectwa o Chrystusie poprzez życie zgodne 
z  Ewangelią i  świecenie przykładem życia małżeńskiego 
i rodzinnego17.

Aby zatem osoby świeckie, a szczególnie małżonkowie, mogły w pełni 
wypełniać swoje zadania wynikające z powierzonych im obowiązków, 
niezbędna wydaje się trzecia forma towarzyszenia, jaką jest umacnia-
nie wiernych w powołaniu i pomoc (ukazywanie narzędzi) w realizacji 
swojej misji. 

II. Formacja osób świeckich w Kościele

Obserwując współczesną rzeczywistość Kościoła, w której wielu świe-
ckich dystansuje się od wspólnoty Kościoła, inni wydają się być nieustan-
nie „przedmiotem duszpasterstwa” (przyjmującym formację, bez własnego 
zaangażowania i brania odpowiedzialności za wspólnotę Kościoła), a jesz-
cze inni poszukują swojego miejsca w Kościele i realizują swoją misję apo-
stolską, rodzi się pytanie: Jaka formacja świeckich (także małżonków) 
będzie adekwatna we współczesnym Kościele?

Pierwszym kryterium rozeznania powinny stać się słowa papieża Fran-
ciszka z adhortacji Evangelii gaudium: „Duszpasterstwo w kluczu misyjnym 
wymaga rezygnacji z wygodnego kryterium duszpasterskiego, że «tak się 

16  Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 11.
17  Zob. Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 11; Jan Paweł II, Familiaris 

consortio, nr. 17–64; Franciszek, Amoris laetitia, nr. 89–198, 259–290.



106 Dr Ewa Porada

zawsze robiło»”18. Przemiany społeczno-kulturowe zmieniają coraz bar-
dziej mentalność współczesnego człowieka, a zatem należałoby także dosto-
sowywać formy duszpasterstwa do zmieniającej się rzeczywistości. Nie 
oznacza to jednak zmiany nauki Kościoła czy jego istoty. Aggiornamento, 
które było jednym z wyznaczników Soboru Watykańskiego II, to poszu-
kiwanie takich form towarzyszenia osobom świeckim, aby mogły coraz 
bardziej przybliżać się do Boga, pogłębiać relację z Nim, a także rozpozna-
wać, umacniać swoje powołanie oraz owocnie je realizować. W praktyce 
będzie to oznaczało rozpoznanie form koniecznych i niezmiennych (np. 
sprawowanie sakramentów, formy modlitwy, liturgii) oraz form duszpa-
sterskich, które z powodzeniem można zmienić, ponieważ nie odpowiadają 
już na potrzeby współczesnego człowieka. Owa przemiana duszpasterska 
oznacza m.in. poszukiwanie nowych sposobów towarzyszenia wiernym 
w drodze do świętości, w tym np. zmiana języka przepowiadania, niektó-
rych zasad obowiązujących we wspólnotach. 

Drugą istotną kwestią jest odpowiednie przygotowanie osoby świeckiej 
do apostolstwa. Odpowiedź na pytanie, jak to zrobić, znajdujemy w Dekre-
cie o apostolstwie świeckich: „Apostolstwo może być w pełni skuteczne tylko 
dzięki różnorodnej i pełnej formacji. Wymagają jej nie tylko ustawiczny 
duchowy i intelektualny rozwój człowieka świeckiego, ale także różno-
rodne okoliczności spraw, osób i zadań, do których musi być dostosowana 
jego działalność”19. Oznacza to gruntowne przygotowanie osób świeckich 
w takich przestrzeniach, jak:

–	 przygotowanie doktrynalne, z zakresu teologii, etyki. To wyzwanie 
wydaje się obecnie niemiernie aktualne, ponieważ można zaob-
serwować coraz częstsze próby zafałszowania nauczania Kościoła, 
przypisywanie Kościołowi przekonań, które nie mają nic wspólnego 
z autentyczną jego doktryną, a to prowadzi do niepotrzebnego 
zamętu. Znajomość podstaw katechizmu, teologii chrześcijańskiej 
z pewnością ułatwi świeckim odpowiedzialne stawanie w obronie 
swojej wiary i nauki Kościoła. Ważne jest jednak dostosowanie języka 
przekazu do potrzeb współczesnego człowieka. Istotne jest również, 
aby przekaz teologii dotykał życia wierzących, aby teologia nie była 
nauką oderwaną od codziennego życia człowieka;

18  Franciszek, Evangelii gaudium, nr 33.
19  Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 28.



107Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

–	 znajomość współczesnej kultury i przemian społecznych ułatwi 
wiernym odnajdywanie się w czasem niezrozumiałych sytuacjach, 
wynikających z nowych nurtów obecnych w społeczeństwie;

–	 komunikacja interpersonalna i społeczna pozwoli budować dobre 
relacje z ludźmi, prowadzić owocny dialog, podjąć współpracę 
z różnymi osobami, a także towarzyszyć sobie wzajemnie z posza-
nowaniem godności każdego człowieka;

–	 praktyczne przygotowanie do posługi ewangelizacyjnej przez 
podjęcie przede wszystkim odpowiedzialności za kształtowanie 
własnej relacji z Bogiem oraz za wiarę najbliższych, a następnie 
wyposażanie świeckich w praktyczne narzędzia ewangelizacji 
i towarzyszenia innym20.

„W realizowaniu wszystkich wymogów formacji zawsze trzeba mieć 
przed oczyma jedność i nienaruszalność osoby ludzkiej, tak aby była 
zachowana i umacniana jej harmonia i równowaga. W ten sposób człowiek 
świecki może włączyć się głęboko i gorliwie w rzeczywistość porządku 
doczesnego i brać skuteczny udział w jej kształtowaniu, a równocześnie 
jako żywy członek i świadek Kościoła czynić go obecnym i aktywnym 
w sprawach doczesnych”21.

Uwzględniając ogólne zasady formacji świeckich (w tym małżonków) 
w Kościele, spróbujmy przyjrzeć się formacji osób świeckich, mając na 
uwadze konkretny cel formacji.

II.1. Formacja do doświadczenia Boga działającego w życiu 
człowieka

1.	 Rodzina jako pierwszy podmiot formacji. Wydaje się, że najbar-
dziej palącym zadaniem w tej kwestii jest przywrócenie rodzinie jej 
podstawowej odpowiedzialności, jaką jest wychowanie dzieci do życia 
w wierze. Obowiązkiem rodziców jest takie przygotowanie swoich 
dzieci, aby były otwarte na Boga, chciały Go poznawać i kochać. 
Rodzice swoim przykładem powinni także uczyć swoje dzieci troski 
o potrzeby bliźniego – zarówno materialne, jak i duchowe22.

20  Zob. tamże, nr 29.
21  Tamże.
22  Zob. tamże, nr 30.



108 Dr Ewa Porada

Rodzina formuje siebie wzajemnie przede wszystkim poprzez wspólną 
modlitwę i dzielenie się jej owocami, przekaz podstawowych prawd wiary 
i katechizmu. Ważne jest także rozpoznawanie woli Pana Boga poprzez 
rodzinne czytanie i rozważanie Pisma Świętego, dzielenie się tym, jak 
Słowo Boże działa w życiu każdego z członków rodziny. Świadectwo doro-
słych w tych przestrzeniach jest szczególnie ważne w wychowaniu młod-
szego pokolenia. Nie do przecenienia jest również taka celebracja świąt 
religijnych, która kładzie nacisk nie tyle na świeckie zwyczaje, co na 
wymiar religijny przeżywanych uroczystości. Wśród elementów formacji, 
która ma miejsce w chrześcijańskiej rodzinie, należy podkreślić również 
wspólne przeżywanie sakramentów, w tym udział w niedzielnej Euchary-
stii oraz systematyczne korzystanie z sakramentu pokuty, który powinien 
być przeżywany nie jako sakrament „rozliczania się z błędów i niedociąg-
nięć”, ale jako sakrament Bożej miłości. Nie do zastąpienia jest również 
katecheza rodzinna oparta zarówno na Piśmie Świętym, katechizmie, 
jak i na własnym doświadczeniu Boga działającego w życiu człowieka.

2.	 Wspólnota parafialna jako podmiot formacji. Drugim podmiotem 
formacji jest wspólnota parafialna. W tym przypadku należy zwrócić 
uwagę na takie działania, jak: 
a)	 Katechumenat (szczególnie przedmałżeński), który powinien 

mieć „charakter prawdziwej drogi wiary, podczas której chrześ-
cijańskie przesłanie będzie na nowo odkrywane i proponowane 
w swojej nieskończonej nowości i świeżości”23. Katechumenat 
powinien zawierać m.in. takie elementy, jak: katecheza dotycząca 
sakramentów wtajemniczenia, poznanie i pomoc w owocnym 
rozważaniu Pisma Świętego, poznanie różnorodnych form 
modlitwy chrześcijańskiej, poznanie specyficznej misji świe-
ckich (w tym małżonków) we wspólnocie Kościoła. Katechumenat 
powinien mieć formę praktyczną, a zatem przygotowywać do 
rozwoju życia duchowego przez sakramenty, szczególnie conie-
dzielną Eucharystię oraz sakrament pokuty, praktykowanie 
modlitwy chrześcijańskiej, celebrację świąt i uroczystości reli-
gijnych, włączenie w życie wspólnoty chrześcijańskiej24.

23  Dykasteria ds. Świeckich, Rodziny i Życia, Droga wtajemniczenia katechumenalnego 
do życia małżeńskiego. Wskazania duszpasterskie dla Kościołów partykularnych, nr 49.

24  Zob. tamże, nr. 49–50.



109Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

b)	 Ruchy Nowej Ewangelizacji są przestrzenią odnowy wiary, 
doświadczenia Boga działającego w Kościele i świecie. Łączą one 
przekaz katechetyczny ze świadectwem wiary innych członków 
wspólnoty, w głównej mierze osób świeckich, co może zwiększyć 
siłę przekazu.

c)	 Świadectwo życia innych członków wspólnoty. Nieocenionym 
narzędziem ewangelizacji jest świadectwo życia poszczególnych 
członków wspólnoty parafialnej, szczególnie w miejscu życia, 
pracy i wypoczynku. W tym przypadku chodzi przede wszystkim 
o przykład życia (wierności Bogu i Kościołowi, uczciwości, życzli-
wości, gotowości do pomocy, otwartość na innych itp.), w dalszej 
zaś kolejności o świadectwo dawane słowem o Bogu działającym 
w życiu człowieka. W tym przypadku należy jednak uważać, aby 
przekazu świadectwa nie koncentrować na własnej osobie, lecz 
na Bogu, w taki sposób, aby słuchający mógł doświadczyć, że 
także on może doświadczyć Boga w swoim życiu.

3.	 Wspólnota Kościoła jako podmiot formacji:
a)	 Pielgrzymki i wyjazdy rodzinne służą doświadczeniu wspólnoty 

Kościoła lokalnego, ale także powszechnego, są świadectwem 
wiary i mocy Boga działającego w życiu człowieka. Są też okazją 
do poznawania miejsc szczególnego kultu, co może przyczynić 
się do ożywienia własnej wiary.

b)	 Ciekawą propozycją są również rekolekcje, szczególnie rekolekcje 
zamknięte, które mogą pobudzić wiernych do wejścia w głębszą 
relację z Bogiem. Ważne jednak jest, aby dostosować typ reko-
lekcji do osobistych preferencji i dyspozycji rekolektanta.

W proponowaniu wiernym, poszukującym żywej relacji z Bogiem, 
różnych form duszpasterskich należy jednak mieć na uwadze, że: „Tylko 
dzięki światłu wiary i rozważaniu słowa Bożego każdy może zawsze i wszę-
dzie rozpoznać Boga (…) szukać Jego woli w każdym wydarzeniu, widzieć 
Chrystusa we wszystkich ludziach (…) wydawać słuszny sąd o prawdzi-
wym znaczeniu i wartości spraw doczesnych, tak samych w sobie, jak 
i w odniesieniu do celu człowieka”25.

25  Zob. Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 4.



110 Dr Ewa Porada

II.2. Formacja prowadząca do pogłębienia relacji z Bogiem

W tym miejscu należy przypomnieć, że każdy ochrzczony, niezależ-
nie od swojej funkcji w Kościele, jest aktywnym podmiotem ewangeli-
zacji. Aby tak jednak było, wszyscy powinniśmy się starać o pogłębienie 
naszej miłości i jaśniejsze świadectwo Ewangelii. Dlatego wszyscy wierzący 
powinni pozwolić, aby inni nas ewangelizowali, nie zwalniając się jednak 
z obowiązku głoszenia Jezusa w sytuacjach, w których się znajdujemy26. 

1.	 Osobiste pogłębianie relacji z Bogiem. Podstawowym zadaniem 
każdego wierzącego jest troska o  pogłębianie własnej relacji 
z Bogiem. Dokonuje się to m.in. poprzez: 
a)	 Rozważanie Pisma Świętego (pomocą w tej przestrzeni mogą 

być wspólnoty parafialne gromadzące się wokół Słowa Bożego, 
takie jak: szkoły biblijne, lectio divina, kręgi biblijne i inne).

b)	 Poznawanie nauki Kościoła poprzez lekturę dokumentów 
Kościoła, książek religijnych (pomocą w tej kwestii mogą być 
różnego rodzaju szkoły teologiczne, katechezy parafialne, kate-
chezy przekazywane indywidualnie dla świeckich w ramach 
programu duszpasterskiego do osobistej refleksji itp.).

c)	 Pogłębiona modlitwa osobista i rodzinna (w tym przypadku 
pomocą mogą być szkoły modlitwy, szkoły duchowości chrześ-
cijańskiej, modlitwy organizowane w ramach wspólnoty para-
fialnej: wieczory uwielbienia, modlitwy tradycyjne – różaniec, 
nabożeństwa majowe itp.).

2.	 Wspólnotowa pomoc w pogłębianiu wiary. Człowiek postępujący 
w wierze jest nie tylko podmiotem ewangelizacji, czyli dba o własny 
rozwój wiary, swoich najbliższych oraz osób z otoczenia, ale również 
jest przedmiotem ewangelizacji, czyli powinien otworzyć się na 
innych, pozwalając na to, aby światło Bożej Ewangelii docierało do 
nas także za pośrednictwem innych członków wspólnoty. W tym 
przypadku można wymienić:
a)	 Kierownictwo duchowe, dzięki któremu wierzący może pogłębić 

swoją wiarę. Kierownik pomaga w postępie duchowym, zwraca 
uwagę na działanie łaski Boga, pomaga rozpoznać drogę wyzna-
czoną przez Boga i Jego wolę w życiu konkretnego człowieka.

26  Franciszek, Evangelii gaudium, nr. 120–121.



111Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

b)	 Rekolekcje, szczególnie rekolekcje zamknięte, w których wierzący 
będzie mógł odkrywać głębszą relację z Bogiem – stosownie do 
swoich predyspozycji i kondycji duchowej.

c)	 Homilia. „Liturgiczne głoszenie Słowa Bożego, zwłaszcza 
w kontekście zgromadzenia eucharystycznego, jest nie tyle okazją 
do medytacji i katechezy, co raczej dialogiem między Bogiem 
a Jego ludem: dialog ten ogłasza wspaniałe prawdy o zbawieniu 
i wciąż na nowo przypomina o zobowiązaniach, jakie wynikają 
z Przymierza”27. Należałoby w pełni wykorzystać to najpowszech-
niejsze, jak się wydaje, narzędzie duszpasterskie, aby homilie 
głoszone podczas każdej Mszy św. wspomagały wiernych w pogłę-
bianiu własnej duchowości.

d)	 Sakramenty. Systematyczne korzystanie z sakramentów, szcze-
gólnie z  Eucharystii oraz sakramentu pokuty i  pojednania 
(dobrym pomysłem jest stały spowiednik), jest znakomitą okazją, 
aby coraz bardziej otwierać się na łaskę Bożą i Jego działanie 
w świecie. Ważne jest dobre przygotowanie do sakramentów 
przez coraz głębsze poznawanie ich istoty i łask w nich otrzy-
mywanych.

Do przedstawionych powyżej propozycji można dołączyć również te, 
zawarte w Dekrecie o apostolskie świeckich: „Świeccy oddani apostolstwu 
mają do dyspozycji liczne środki pomocnicze – a mianowicie sesje, kon-
gresy, rekolekcje, ćwiczenia duchowe, częste zjazdy, konferencje, książki 
i komentarze – pomagające uzyskać głębsze poznanie Pisma Świętego 
i doktryny katolickiej, ożywiającej życie duchowe, a także pozwalające 
właściwie rozpoznać warunki życia w świecie oraz znaleźć i zastosować 
odpowiednie metody. Te środki formacji uwzględniają różne formy apo-
stolstwa w środowiskach, w których jest ono prowadzone”28.

II.3. Formacja do realizacji powołania

Formacja do realizacji swojego powołania zyskuje swój sens jedynie 
w kontekście dwóch pierwszych aspektów formacji prowadzących do żywej 
relacji z Bogiem. Bez odniesienia do Pana Boga przygotowanie do reali-
zacji powołania może stać się jedynie niezrozumiałym zbiorem nakazów 

27  Tamże, nr 137. Szerzej na temat homilii zob. tamże, nr. 135–159.
28  Sobór Watykański II, Dekret o apostolstwie świeckich, nr 32.



112 Dr Ewa Porada

i zakazów, dlatego przygotowanie do sakramentu małżeństwa czy też do 
posług w Kościele powinno być poprzedzone zarówno katechumenatem, 
jak i formacją duchową. 

1.	 Założenia wstępne. Zgodnie z wytycznymi Dykasterii ds. Świeckich, 
Rodziny i Życia odnowa duszpasterska i, co się z tym wiąże, formacja 
świeckich jest wytyczana przez trzy wskazania: transwersalność 
(przenikanie się), synodalność oraz ciągłość29. 
a)	 Transwersalność oznacza w tym przypadku przenikanie się 

duszpasterstwa dzieci, młodzieży, narzeczonych, rodzin oraz 
duszpasterstwa osób świeckich żyjących w pojedynkę. Chodzi 
o wyznaczanie wspólnych kierunków, wzajemnej współpracy, 
aby stworzyć przestrzeń do ciągłego wzrostu wiary. Dotyczy 
to także rozeznawania powołania, odkrywania charyzmatów 
i podążania za nimi30.

b)	 Synodalność będzie oznaczała koordynowanie wszystkich 
obszarów duszpasterstwa przez aktywny udział w misji ewan-
gelizacyjnej31.

c)	 Ciągłość oznacza rezygnację z duszpasterstwa „akcyjnego” na 
rzecz formacji obejmującej wszystkie etapu życia człowieka od 
dzieciństwa aż po starsze lata. Formacja powinna być oczywiście 
dostosowana do aktualnych potrzeb wierzących, z uwzględ-
nieniem ich wieku, poziomu życia duchowego, kontekstu życia 
i innych indywidualnych czynników32.

2.	 Przygotowanie do małżeństwa oraz formacja małżeństw i rodzin. 
Wśród etapów przygotowania do małżeństwa dokument Dykasterii 
ds. Świeckich, Rodziny i Życia wymienia następujące: 
a)	 Duszpasterstwo dzieci i młodzieży, które powinno w pierwszej 

kolejności mieć miejsce w rodzinie, a w dalszej – w szkole, grupie 
rówieśniczej, na katechezie, podczas spotkaniach w grupach 
i wspólnotach. Ten etap ma wychowywać do szacunku względem 
siebie i innych, pozwolić odkryć drogę powołania oraz znaczenie 
życia uczuciowego i seksualności33.

29  Zob. Dykasteria ds. Świeckich, Rodziny i Życia, Droga wtajemniczenia katechumenalnego 
do życia małżeńskiego, nr 11.

30  Zob. tamże, nr 12.
31  Zob. tamże, nr 13.
32  Zob. tamże, nr. 14–15.
33  Zob. tamże, nr. 27–36.



113Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

b)	 Formacja narzeczonych obejmująca zarówno drogę wiary, tj. 
formację duchową, wprowadzenie w mistagogię małżeństwa, 
jak i elementy psychologii, komunikacji, antropologii, dynamikę 
seksualności, nauczanie dotyczące wychowania dziecka, jak 
i przygotowanie do liturgii sakramentu małżeństwa34.

c)	 Towarzyszenie w pierwszych latach życia małżeńskiego ma na 
celu konfrontację praktyki życia małżeńskiego ze wcześniejszymi 
wyobrażeniami narzeczonych. Ten etap ma w praktyczny sposób 
pomóc młodym małżonkom stawiać czoła wyzwaniom, jakie 
przed nimi stoją35. Dobrą formą spotkań są niezobowiązujące 
spotkania młodych małżeństw oparte o wymianę doświadczeń, 
a także konferencje, spotkania ze specjalistami, warsztaty.

d)	 Na kolejnych etapach towarzyszenia rodzinom można wyko-
rzystać te okazje, w których w sposób naturalny całe rodziny 
odpowiadają na zaproszenie wspólnoty Kościoła. Są to m.in.: 
katechezy rodziców przed sakramentami wtajemniczenia chrześ-
cijańskiego – jest to znakomita okazja do pogłębiania wiary 
rodziny, jak i pomocy rodzicom w realizacji swojego powołania; 
rozeznając potrzeby wspólnoty, można zapraszać małżonków/
rodziny na: Msze św. rodzinne, szkolenia tematyczne dotyczące 
wychowania dziecka, warsztaty na temat komunikacji, pikniki 
rodzinne, pielgrzymki rodzinne, proponować formację we wspól-
notach o charyzmacie rodzinnym oraz inne formy adekwatne do 
potrzeb małżonków.

Formacja małżeństw powinna łączyć następujące elementy: 1) psycho-
logiczne, ze szczególnym uwzględnieniem komunikacji i budowania więzi; 
2) pedagogiczne, szczególnie dotyczące wychowania dziecka; 3) natural-
nego rozpoznawania płodności i seksuologii; 4) medyczne, szczególnie 
opieki nad osobami starszymi i/lub z niepełnosprawnością; 5) antro-
pologiczne; 6) katolicką naukę społeczną, aby rodziny mogły stawać się 
aktywnymi członkami społeczeństwa, ale przede wszystkim 7) teolo-
giczno-duchowe, aby małżonkowie i ich rodziny mogły na nowo stawać 
się aktywnymi ewangelizatorami swoich dzieci i najbliższych. W ten spo-
sób wspólnota Kościoła będzie sobie wzajemnie towarzyszyła w realiza-
cji swojego powołania. 

34  Szerzej zob. tamże, nr. 37–73.
35  Por. tamże, nr. 74–86; Franciszek, Amoris laetitia, nr. 218–232.



114 Dr Ewa Porada

Nie można zapominać także o wspieraniu małżeństw i rodzin w sytu-
acjach trudnych, w przeżywanych kryzysach i mierzenia się z własną 
słabością. Wszystkie te sytuacje należy rozpoznawać i z zachowaniem 
szacunku i dyskrecji towarzyszyć tym rodzinom w ich zmaganiach. 

II.4. Formacja świeckich do realizacji posług we wspólnocie 
Kościoła 

Powiększającą się grupą w Kościele są dorosłe osoby świeckie żyjące 
w pojedynkę. Istotne byłoby objęcie także tych osób formacją, dzięki któ-
rej odnajdą swoje miejsce we wspólnocie Kościoła, a co za tym idzie, rea-
lizując swoje charyzmaty będą działały na jej rzecz. Wydaje się, że w tym 
przypadku formacja mogłaby przebiegać w dwóch kierunkach:

1.	 Duszpasterstwa stanowego kobiet i mężczyzn, dzięki którym odkryją 
piękno swojej kobiecości i męskości oraz zamysł Pana Boga względem 
nich.

2.	 Formacja mająca na celu zaangażowanie się w konkretną posługę 
na rzecz innych. Chodziłoby tu o specjalistyczne, profesjonale 
przygotowanie do podjęcia funkcji katechistów, liderów, pomocy 
potrzebującym i starszym, opieki nad dziećmi, czy też różnych 
form towarzyszenia dzieciom, młodzieży i dorosłym. Należałoby 
również rozeznać inne możliwości zaangażowania osób świeckich 
we wspólnocie Kościoła parafialnego, diecezjalnego, powszechnego, 
uwzględniając predyspozycje poszczególnych osób oraz ich 
adekwatne i dogłębne przygotowanie do pełnienia wyznaczonych 
zadań i funkcji. 

Formacja osób świeckich we wspólnocie Kościoła powinna prowa-
dzić do rozumienia Kościoła jako wspólnoty, której bogactwem jest róż-
norodności i wzajemna komplementarność. Duszpasterstwo natomiast 
powinno opierać się na dobrych relacjach pomiędzy różnymi członkami 
Kościoła: pomiędzy kapłanami a świeckimi i osobami konsekrowanymi, 
jak i na współpracy różnych podmiotów działającymi w Kościele, w tym 
grup i wspólnot parafialnych i rodzin między sobą. 

* * *

Wydaje się, że w formacji osób świeckich (w tym małżonków) w pierw-
szej kolejności należałoby uwzględnić indywidualne potrzeby zaintere-



115Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

sowanych, rozeznając, na jakim etapie życia duchowego aktualnie się 
znajdują, a także uwzględniając ich powołanie oraz kontekst życia. Do 
tego niezbędne wydaje się indywidualne towarzyszenie duchowe. Zda-
rza się bowiem, że proponując nieadekwatną formę duszpasterstwa, znie-
chęcamy wiernych do dalszego rozwoju duchowego, a co za tym idzie, do 
stawania się aktywnym podmiotem wspólnoty Kościoła. Głównym zaś 
celem formacji powinno stać się pogłębienie relacji z Bogiem, owocują-
cej zaangażowaniem osób świeckich we wspólnotę Kościoła, a w sposób 
szczególny wypełnieniem misji wynikającej z powołania i otrzymanych 
charyzmatów. 

Uwzględniając współczesny kontekst Kościoła w Polsce, wydaje się, 
że należałoby dołożyć starań, aby coraz bardziej profesjonalnie przygo-
towywać (intelektualnie i duchowo) osoby świeckie do realizacji zadań 
wynikających z ich powołania. Najbardziej palącymi obszarami wydają 
się być: 1) przywrócenie podmiotowości rodzin katolickich, aby z nowym 
zapałem podejmowały ewangelizację w swoich rodzinach oraz środowi-
skach zamieszkania, pracy, wypoczynku; 2) rosnąca liczna osób świe-
ckich, żyjących w samotności, a jednocześnie poszukujących swojego 
miejsca we wspólnocie Kościoła. Te osoby – po odpowiednim rozezna-
niu – można włączyć w działania parafialne/diecezjalne, powierzając im 
zadania i funkcje zgodne z ich charyzmatami, w tym zadania katechistów, 
liderów grup czy liderów parafialnych, którzy będą rozeznawać potrzeby 
parafii i troszczyć się o realizację inicjatyw duszpasterskich. 

Owocem formacji osób świeckich niech staną się słowa z adhortacji 
o powołaniu do świętości: „Niech Bóg da, abyś umiał rozpoznać, jakie jest 
to słowo, to orędzie Jezusa, które Bóg chce powiedzieć światu przez twoje 
życie. Daj się przemienić, daj się odnowić Duchowi, aby to było możliwe 
i aby w ten sposób twoja cenna misja nie została utracona. Pan ją dopełni 
również pośród twych błędów i złych chwil, pod warunkiem, że nie porzu-
cisz drogi miłości i zawsze będziesz otwarty na Jego nadprzyrodzone dzia-
łanie, które oczyszcza i oświeca”36.

36  Franciszek, Gaudete et exsultate, nr 24.



116 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

Chrześcijanie w świecie.  
O społecznych aspektach i obszarach formacji  

w Kościele

Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

Proponowana w Kościele formacja (duchowa, biblijna, eklezjalna itd.) 
obejmuje implicite doczesny wymiar funkcjonowania, czyli urzeczywist-
niania się wiary w codzienności, w życiu indywidualnym i społecznym. 
Droga do zbawienia każdego wiernego i całej eklezjalnej wspólnoty rea-
lizuje się w konkretnym miejscu i czasie, w rozmaitych obszarach życia 
społecznego: rodzinnym, zawodowym, ekonomicznym i gospodarczym, 
edukacji i kultury, społeczności lokalnych i państwa, demokracji, poli-
tyki, obywatelskości. Życie wiarą wyraża się m.in. poprzez style życia, 
a w nich: świętowania, pracy, konsumpcji, społecznego zaangażowania, 
troski o ubogich i potrzebujących. 

Wewnątrz wspólnoty Kościoła dokonują się: przekaz wiary i dogma-
tów, modlitwa, słuchanie Słowa Bożego i liturgia, wzajemne umacnia-
nie w wierze i jej doświadczanie. Tutaj wykuwa się misja i świadectwo, 
tutaj sól ma szansę wzmacniać i utrwalać swój smak (zob. Mt 5,13). Te 
wstępne spostrzeżenia pokazują źródło i założenia stojące u podstaw dal-
szych refleksji. Nic, o czym będzie mowa, nie ma szansy na realizację bez 
zakorzenienia w życiu Boga, w Jezusie Chrystusie i Jego Duchu działają-
cym w Kościele, bez trwania w eklezjalnej komunii. Refleksja nad spo-
łecznymi aspektami oraz obszarami formacji opiera się na założeniu, że 
mowa jest o zagadnieniach komplementarnych wobec podstawowych 
wymiarów formacji, omówionych w innych tekstach niniejszego tomu, 
oraz że wątki społeczne mają zarazem charakter konieczny, stanowiąc 
integralną część formacji.

Kościół wypracował (i stale to czyni) refleksję nad tym wieloaspek-
towym „momentem” wyrażania wiary w doczesności, dostarczając jego 
wyjaśnienia, dokonując transponowania wskazań Ewangelii na normy 
etyczne i zasady działania w złożonych sytuacjach życia indywidualnego 



117Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

i społecznego, w wymiarze lokalnym, krajowym, międzynarodowym i glo-
balnym. Namysł ten ma na celu wspieranie funkcjonowania chrześcijan 
w świecie, pomoc w rozstrzyganiu dylematów moralnych, poszukiwaniu 
najlepszych rozwiązań służących budowaniu jedności, pokoju i ładu spo-
łecznego, rozwijaniu postaw zakorzenionych w prawdzie, skoncentrowa-
nych na dobru, wyrażających miłość. 

Na zarysowanym tle wyraźnie odznaczają się dwie kwestie. Pierwsza 
to przekonanie, że poprzez formację religijną implicite realizuje się wycho-
wywanie dojrzałych świadków Pana i ich przygotowywanie do podejmo-
wania rozmaitych zadań w życiu społecznym oraz do apostolstwa. Kwestia 
druga to założenie, że częścią formacji religijnej jest prowadzona przez 
Kościół refleksja o charakterze społecznym i formułowane etyczne wska-
zania co do tego, jak wyrażać się może w uwarunkowaniach konkretnego 
czasu i kultury zinterioryzowane chrześcijaństwo. 

Tekst jest syntetycznym szkicem zasygnalizowanych zagadnień skła-
dającym się z czterech części. W myśli wprowadzającej (1) ukazano kon-
tekst podjętej tematyki, odpowiadając na pytania, jakie kwestie kryją się 
za stwierdzeniem „chrześcijanie w świecie”, jakich problemów dotyczy 
społeczne nauczanie Kościoła oraz jaki kształt tożsamości chrześcijan 
zakłada w perspektywie wyzwań współczesności. Tytułowe zagadnienie 
jest rozpatrywane, jak zasygnalizowano, w dwóch wymiarach: (2) z per-
spektywy społecznych aspektów formacji religijnej oraz w odniesieniu 
do treści, które są zawarte w społecznym nauczaniu Kościoła i katolickiej 
nauce społecznej. Na tej podstawie dookreślono (3) kompetencje chrześ-
cijan, które poprzez te dwa ww. sposoby, w szczególności nauczanie spo-
łeczne Kościoła, powinni oni uzyskiwać i rozwijać, a także związane z nimi 
wyzwania dla duszpasterstwa. Przedmiotem końcowej refleksji będzie 
propozycja ukonkretnienia tychże wyzwań poprzez określenie (4) zasad 
działania, jego adresatów i przykładowych inicjatyw duszpasterskich. 

I. Chrześcijanie w świecie

Nauczanie Kościoła na temat wiary realizowanej w świecie jest bogate 
i wieloaspektowe. Może stanowić źródło i inspirację dla pracy duszpaster-
skiej, formacji w parafiach, ruchach i wspólnotach religijnych, formacji 
osób duchownych. Aby przybliżyć jego znaczenie, trzeba najpierw naszki-
cować ideę i społeczny kontekst posłannictwa Kościoła.



118 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

I.1. „W świecie”: samoświadomość i społeczna nauka Kościoła 

Sobór Watykański II był kluczowym wydarzeniem w budowaniu samo-
świadomości Kościoła jako Ludu Bożego pielgrzymującego w świecie 
w skomplikowanym biegu historii, chcącego czynić świat bardziej ludzkim, 
niosącego mu nadzieję zbawienia1. W dokumentach soborowych podkre-
ślano, że posłannictwo Kościoła ma charakter nadprzyrodzony i zbaw-
czy, jednakże jego misja dokonuje się pośród historii i rzeczy doczesnych. 
„Swoje ponaddoczesne i ponadczasowe cele Kościół realizuje w życiu ludzi, 
istniejących i działających w określonych społecznościach i w wymia-
rach czasowych, na tle określonej rzeczywistości kulturowo-społecz-
nej (…). Sam Kościół jest wtórnie powołany, żeby ją zmieniać, by czynić 
świat bardziej ludzkim (…). To wtórne powołanie Kościoła jest zresztą 
tak ściśle związane z podstawowym, że jedno bez drugiego nie mogłoby 
być realizowane. Zachodzi bowiem między nimi swojego rodzaju sprzę-
żenie zwrotne: kształtując człowieka na wzór Chrystusa w jego życiu 
osobistym, Kościół wpływa na kształt życia społecznego, które wszakże 
jest tworzone przez ludzi. Czynienie zaś świata bardziej ludzkim ułatwia 
dzieło ewangelizacji”2.

Sercem misji ewangelizacyjnej Kościoła jest miłość, w której wiara się 
wyraża i weryfikuje, a Kościół staje się widzialny w przestrzeni społecz-
nej. Miłość też stanowi, jak pisał Benedykt XVI, „fundament nauki społecz-
nej Kościoła”3; od czasów apostolskich zaświadczała ona o wewnętrznym 
życiu wspólnot chrześcijańskich i jest kryterium wiarygodności chrześci-
jaństwa. Nauka społeczna Kościoła, pokazując, w jaki sposób przenikać 
miłością cały porządek społeczny, na jej fundamencie budować struktury 
i troszczyć się o ich funkcjonowanie, wpisuje się w budowanie cywilizacji 
miłości. Okazuje się więc, że tożsame są cele nauki społecznej Kościoła, 
nowej ewangelizacji i cywilizacji miłości4.

Niezwykle inspirującą syntezę zagadnień odnoszących się do doczes-
nego sposobu życia i działania Kościoła zawiera Konstytucja duszpaster-

1  J. Gocko, Kościół obecny w świecie – posłany do świata, Lublin 2003, s. 72–74.
2  Tamże, s. 81–82.
3  Benedykt XVI, Caritas in veritate, nr 2.
4  J. Gocko, Nauka społeczna Kościoła w poszukiwaniu własnej tożsamości, Warszawa 

2013, s. 251–252.



119Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

ska o Kościele w świecie współczesnym Gaudium et spes5. Jej przesłanie 
podjęli, aplikowali i rozwijali Jan Paweł II, Benedykt XVI i Franciszek. 
Zmieniająca się rzeczywistość społeczno-kulturowa wraz z wezwaniem 
do odnowy Kościoła konkretyzowanym przez wspomnianych papieży 
uwrażliwia na ten wymiar życia chrześcijan. Uznając zatem potrzebę for-
macji integralnej, trzeba go podjąć, a w społecznym nauczaniu Kościoła 
rozpoznać ważny element ewangelizacji. 

Refleksja Kościoła dotycząca zagadnień społecznych ogniskuje się na 
wielu kwestiach, takich jak np.: społeczna natura człowieka i międzyoso-
bowy, eklezjalny i misyjny wymiar wiary wraz z prawdą, że chrześcijań-
stwo to „religia wcielenia” (proponująca „humanizm wcielenia”6, w a nim 
prymat wartości duchowych, szacunek dla godności człowieka, jego sumie-
nia i praw, małżeństwa i rodziny); profetyzm świeckich oraz ich udział 
w misji kapłańskiej, królewskiej, prorockiej i aktywność w świecie. Powo-
łanie katolików świeckich do apostolstwa, przepajania wszystkich dzie-
dzin doczesnych duchem i wartościami chrześcijańskimi z właściwą im 
kompetencją i na własną odpowiedzialność, zgodnie z zasadami Ewan-
gelii i miłości chrześcijańskiej, stanowi jeden z punktów odniesienia 
oficjalnego nauczania w kwestiach społecznych7 dotyczących np.: funk-
cjonowania rodzin, polityki i pokoju, życia społecznego, gospodarczego, 
ekonomii, nauki, kultury czy mediów8. Misyjność świeckich zmierzać 
ma do odnowy moralnej społeczeństwa, o czym podczas wizyty dru-
giej grupy polskich biskupów ad limina Apostolorum przypominał Bene-
dykt XVI: „Jednym z głównych celów działalności laikatu w świecie jest 
odnowa moralna społeczeństwa (…), nie może być ona powierzchowna, 
wycinkowa i doraźna. Powinna charakteryzować się głęboką przemianą 
w etosie ludzi, to znaczy przyjęciem właściwej hierarchii wartości, według 
której kształtować się będą postawy”9. W tych i innych wypowiedziach 

5  Warto ją czytać wespół z Konstytucją Lumen gentium czy Dekretem Apostolicam 
actuositatem.

6  Są to tezy rozwijane przez Benedykta XVI; zob. np.: J. Ratzinger/Benedykt XVI, 
Serce Europy: „Humanizm Wcielenia”, w: tenże, Prawdziwa Europa. Tożsamość i misja. Teksty 
wybrane, t. 3: Europa, Lublin 2022, s. 20–24; tenże, Sól ziemi. Chrześcijaństwo i Kościół katolicki 
na przełomie tysiącleci, Z kardynałem Josephem Ratzingerem/Benedyktem XVI rozmawia Peter 
Seewald, Kraków 1997.

7  Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, nr 36.
8  Tamże, nr. 40–46. 
9  Benedykt XVI, Ewangelizacja zadaniem wszystkich. Przemówienie do II grupy biskupów 

polskich [3 XII 2005], „L’Osservatore Romano” 27 (2006), nr 2, s. 33.



120 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

podkreśla się nie tylko konieczność przypominania katolikom tychże 
powinności oraz integralnego charakteru misyjności chrześcijaństwa, 
ale też potrzebę stałej formacji duchowej i intelektualnej, a w niej prze-
kazu wiedzy z zakresu katolickiej nauki społecznej10. 

Istotnym jej elementem jest założenie o prymacie prawdy i jej poszuki-
wania, o zabezpieczaniu przed relatywizmem, przed mitem i irracjonal-
nością. Tezy te znajdują wyraz w m.in. w często przywoływanych słowach 
Benedyka XVI: „Jestem przekonany, że w wielkiej ludzkiej przygodzie, jaką 
jest próba rozwikłania tajemnic człowieka i wszechświata, istnieje pilna 
potrzeba stałego dialogu i współpracy między światem nauki i światem 
wiary, aby budować kulturę szacunku w odniesieniu do osoby ludzkiej, 
godności ludzkiej, praw człowieka, przyszłości naszej rodziny ludzkiej 
i zrównoważonego rozwoju naszej planety. Bez tej koniecznej interak-
cji wielkie pytania ludzkości opuszczają sferę rozumu i prawdy i zostają 
porzucone na rzecz irracjonalności, mitu i obojętności, z wielką szkodą dla 
ludzkości, pokoju na świecie i naszego ostatecznego przeznaczenia”11. 

Benedykt XVI poruszał zagadnienia społeczne nie tylko w oficjalnych 
dokumentach. Stanowiły one przedmiot jego nauczania i naukowego namy-
słu nad współczesnymi przemianami demokracji, funkcjonowaniem pań-
stwa i polityki, gospodarki i kultury, problemami społeczno-moralnymi 
o charakterze międzynarodowym, kwestiami sekularyzacji i  jej konse-
kwencji, profetyczną funkcją Kościoła, funkcjonowaniem wspólnot pod-
stawowych i instytucji wychowawczych (rodziny, narodu, państwa)12, 
i jako takie stanowią szerokie spektrum zagadnień wartych uwagi w for-
macji świadomych, dojrzałych i przygotowanych do dialogu ze światem 
katolików. Wśród centralnych wątków papieskiego nauczania znajduje 
się m.in. znaczenie wiary w Boga i w Jego miłość jako dar Trójcy Świętej, 
a zarazem powołanie chrześcijaństwa, które domaga się ukonkretniania 
tej miłości m.in. poprzez: budowanie sprawiedliwości, promowanie inte-
gralnego rozwoju, „otwieranie inteligencji i woli na wymagania dobra”13, 
rozwijanie braterstwa w zglobalizowanym społeczeństwie, „które nie czyni 

10  Jest to zarazem postulat formułowany w obrębie tej ostatniej i opracowaniach 
z zakresu teologii pastoralnej; W. Przygoda, Realizacja apostolatu społecznego świeckich 
w dzisiejszej Polsce, „Roczniki Pastoralno-Katechetyczne” (2009), nr 1 (59), s. 33. 

11  Panorama myśli Josepha Ratzingera/Benedykta XVI, https://papiez.wiara.pl/doc/9225800.
Panorama-mysli-Josepha-Ratzingera-Benedykta-XVI/2 (dostęp: 22.04.2025).

12  Zob.: W. Łużyński, Publiczna rola Kościoła w nauczaniu Benedykta XVI, Pelplin 2022.
13  Benedykt XVI, Encyklika Deus caritas est, nr 28.



121Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

nas braćmi”, np. w społeczeństwie obywatelskim, które jest „najbardziej 
właściwym środowiskiem ekonomii bezinteresowności i braterstwa”14.

Obecność chrześcijan w świecie stanowiła jedną z osi nauczania Jana 
Pawła II, który jako filozof był etykiem społecznym i personalistą. Jego 
spuścizna obejmuje nie tylko trzy encykliki społeczne, w których konty-
nuuje i dokonuje syntezy nauczania poprzednich papieży, ale też odrębne 
obszary tematyczne i poświęcone im wypowiedzi adresowane do konkret-
nych kategorii osób i organizacji reprezentujących rozmaite dziedziny 
funkcjonowania społeczeństw. Warto wspomnieć chociażby: przesłania 
kierowane regularnie do świata nauki, teksty dotyczące relacji wiary i kul-
tury, nauczanie adresowane do nauczycieli i wychowawców, reprezentan-
tów środków społecznego komunikowania, przesłania na światowe dni 
pokoju, słowa kierowane do młodzieży i rodzin, ludzi cierpiących i ubo-
gich, a także nauczanie koncentrujące się na konkretnych zagadnieniach, 
np. świętowaniu niedzieli. 

Misja Ludu Bożego w świecie, a także wewnętrzna przemiana Kościoła, 
aby tę misję wypełniał coraz owocniej, stanowiła dominantę nauczania 
Franciszka. Jego pontyfikat przenikało wezwanie do ewangelizacji ozna-
czającej wieloaspektowe wychodzenie ku człowiekowi na peryferie spo-
łeczeństw, budowanie kultury spotkania naznaczone przekonaniem, że 
chrześcijanie niosą w sobie potencjał nadziei i radości; są wezwani, aby 
stawać się znakami i nośnikami miłosierdzia, ucieleśniać miłość. Wątki 
społeczne przenikają nauczanie Franciszka, a wybrzmiewają m.in. w ency-
klikach: Evangelii gaudium, Fratelli tutti, w adhortacjach Gaudete et exul-
tate czy Christus vivit. Do znanych motywów jego nauczania należy teza 
o potrzebie i zasadach powszechnego braterstwa, wezwanie do miłosier-
dzia i troski o najuboższych, a jego eklezjologia określana jest eklezjolo-
gią bliskości, eklezjologią inkluzywną15.

I.2. „W świecie”: tożsamość chrześcijan

Nauczanie społeczne Kościoła i teologiczno-moralna oraz społeczna 
refleksja nad nim uwydatnia treść chrześcijańskiej tożsamości jako ele-
mentu nieodzownego w urzeczywistnianiu wiary i misyjności Kościoła 

14  Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate, nr 19, 38.
15  S. Rabiej, Eklezjologia inkluzywna według papieża Franciszka, „Studia Oecumenica” 

(2022), nr 2, s. 23–46.



122 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

w świecie. Ukazuje jej ewangeliczne zakorzenienie i eklezjalne umo-
cowanie oraz praktyczne zasady i sposoby rozwijania w czasie, wresz-
cie, możliwe kształty empiryczne. Z perspektywy formacyjnej oznacza 
to umożliwienie każdemu ochrzczonemu rozpoznawania i rozumienia 
społecznego wymiaru swojej wiary, czyli dzielonej z innymi (nie samot-
nej – tj. bez wsparcia, i nie zindywidualizowanej – tj. negującej potrzebę 
wspólnoty) drogi do zbawienia w rzeczywistości doczesnej. Konstytutyw-
nym elementem tej tożsamości jest fakt, że jest to droga konkretnych osób 
w eklezjalnej wspólnocie, że misja w świecie jest w zasadniczej mierze 
wyzwaniem wspólnotowym, powinna być owocem żywej wiary całego 
Kościoła i posiadać znamię ewangeliczne, co oznacza potrzebę umacnia-
nia takiej świadomości i wiernych, i Kościoła16. 

Znaczenie ukształtowanej tożsamości chrześcijan uwidacznia się dobit-
nie we współczesnej rzeczywistości społeczno-kulturowej. Jako wspólnota 
wiary chrześcijanie mają szansę wnosić w nią świat wartości i przyczy-
niać się do budowania kultury wyrażającej się w stylu życia, pracy, odpo-
czynku, w wyborach i decyzjach moralnych, zaangażowaniu w życie 
społeczne i polityczne itd. Wymóg ten nawiązuje do misyjności chrześ-
cijaństwa, a współczesność czyni z niego również znak czasu. Kwestia 
wydaje się szczególnie istotna ze względu na ewangelizację ludzi młodych, 
aby umożliwić im wzrastanie w środowiskach wiary (siedliskach wiary 
– Benedykt XVI), oddychanie nią i obserwowanie u swoich bliskich ucie-
leśnionej jako miłość i mądrość; uczyć się jej poprzez słuchanie, naukę 
potwierdzaną świadectwem w realiach życia. Jednym z niezmiernie waż-
nych wyzwań jest zatem autentyzm i czytelność postaw katolików, a także 
chrześcijaństwo znajdujące wyraz w rozpoznawalnych kształtach wspól-
notowych. Nauczanie o „wspólnocie” jako abstrakcyjnej lub modelowej, 
lecz niemającej odpowiednika w otaczającej rzeczywistości, niebędącej 
doświadczeniem własnym ani najbliższych, nie jest tożsame z możliwością 
jej wskazania, zachęcenia do obserwowania, zaproszenia do niej w danej 
parafii, miejscowości, ruchu, wspólnocie religijnej. Istnieje więc potrzeba 
percepcji codzienności świadków wiary i ich wspólnotowego życia, co dla 
innych okaże się drogą do Chrystusa i Kościoła; ze świadomością, że Chry-
stus, który „przez wcielenie zjednoczył się jakoś z każdym człowiekiem”17, 

16  Jan Paweł II, Adhortacja Christifideles laici, nr. 8–31; J. Gocko, Nauka społeczna Kościoła 
w poszukiwaniu własnej tożsamości, s. 255.

17  Jan Paweł II, Encyklika Redemptor Hominis, nr 13.



123Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

jest celem misji Kościoła i dlatego właśnie „człowiek jest pierwszą drogą, 
po której winien kroczyć Kościół w wypełnianiu swojego posłannictwa”, 
„człowiek w całej prawdzie swego istnienia i bycia osobowego i zarazem 
«wspólnotowego», i zarazem «społecznego», w obrębie własnej rodziny 
w obrębie tylu różnych społeczności, środowisk”18.

W praktyce formacyjnej oznacza to intencjonalne nastawienie dusz-
pasterzy, aby wszyscy, a w szczególności świeccy, w Kościele otrzymy-
wali stałą formację, która buduje i wzmacnia taką tożsamość; która czyni 
odważnymi i szczerymi świadkami Pana, pełnymi miłości i łagodności, 
a zarazem chrześcijanami kompetentnymi i krytycznymi w dialogu ze 
światem. Jak to wyraził Benedykt XVI, „potrzeba nam ludzi świeckich, któ-
rzy (…) znają swoją religię, utożsamiają się z nią, wiedzą, o co im chodzi, 
wiedzą, co posiadają, a czego nie; ludzi, którzy znają Credo tak dobrze, że 
mogą je wyjaśniać, którzy tyle wiedzą o historii, że potrafią jej bronić”19.

Powyższe stwierdzenia prowokują do refleksji nad kilkoma kwestiami: 
jaka jest nasza (osób duchownych i świeckich) znajomość wymiarów 
i sposobów urzeczywistniania wiary w realiach codzienności i orienta-
cja w dotyczącym ich nauczaniu Kościoła; jaki jest charakter aktualnie 
posiadanej i przekazywanej wiedzy religijnej z tego zakresu (a w jakiej 
mierze zawiera ona ślady stereotypów, uproszczeń, ideologizacji); jak 
wiedza z zakresu teologii praktycznej funkcjonuje w katechezie parafial-
nej, szkolnej edukacji religijnej, formacji osób duchownych i konsekrowa-
nych. Finalnie chodzi o to, aby wzmacniając chrześcijańską tożsamość, 
chronić przed podążaniem za tym, co dozwolone przez prawo czy oby-
czaj, a niezbudowane na wartościach ewangelicznych, dokonywaniem 
wyborów intuicyjnych, a sytuujących się na granicy moralności, wynika-
jących z nieświadomości czy selektywnej akceptacji norm Ewangelii.

I.3. „W świecie”: współczesność i jej wyzwania

„W świecie” oznacza dążenie do poznawania i rozumienia współczes-
ności oraz wpisanych w nią procesów, które oddziałują na kulturę, życie 
jednostek i społeczności, na przemiany religijne i socjalizację religijną 
dzieci i młodzieży. Społeczeństwo, w którym żyjemy, jest społeczeństwem 

18  Tamże, nr 14.
19  Benedykt XVI, Homilia w czasie Mszy św. beatyfikacyjnej kard. Newmana w Cofton Park 

19.09.2010, „L’Osservatore Romano” 31 (2010), nr 11, s. 41. 



124 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

zmiany, przekształceń, stałej rewizji teraźniejszości, ruchu i zmienności, 
nieokreślonej i niepewnej przyszłości. Tempo zmian (co widać chociażby 
na przykładzie ekspansji rozwoju AI) skutkuje ograniczeniem możliwo-
ści doświadczania tradycji i ciągłości, potrzebnych do tworzenia „światów 
życia” i tożsamości osobowej20. Ujmując rzecz tylko sygnalnie, wymienić 
trzeba niektóre zjawiska charakteryzujące współczesną kulturę, identy-
fikowane i analizowane również w nauczaniu kolejnych papieży. 

Istotnymi wyzwaniami dla współczesnych społeczeństw i Kościoła są: 
pluralizm społeczno-kulturowy, procesy deinstytucjonalizacji, które mogą 
odnosić się również do instytucjonalnego wymiaru Kościoła21, indywidua-
lizacja, sekularyzacja, a jednocześnie desekularyzacja wraz ze zjawiskami 
tzw. nowej duchowości. Te ostatnie kreują nowe sposoby poszukiwania 
absolutu i kontaktu z sacrum na peryferiach religijności kościelnej lub są 
z nią zupełnie nietożsame, zindywidualizowane i lokujące transcenden-
cję w rzeczywistości horyzontalnej, sakralizujące „ja” i jego doznania22. 
Atrybutem współczesności definiowanej przez modernizm i postęp tech-
nologiczny jest dekompozycja dotychczasowych wartości w życiu jednost-
kowym i społecznym oraz podążające za tym zjawiska konsumpcjonizmu, 
hedonizmu, zapotrzebowania na kulturę instant23. Generują one zanik 
tego, co w społeczeństwie trwałe i niezmienne, indywidualizację stylów 
życia i sposobów bycia, przymus samodzielnego wybierania spośród nad-
miaru kulturowych możliwości, dominację subiektywizmu i wartości wol-
ności, autonomii, samodzielności, ekspresję i przekształcanie własnego 

20  J. Mariański, Pluralizm społeczno-kulturowy jako megatrend a religijność i moralność. 
Studium socjologiczne, Lublin 2022, s. 23–25.

21  Deinstytucjonalizacja to utrata monopolu instytucji w dotychczasowych zakresach 
jej oddziaływania i osłabianie społecznej legitymizacji; polega na dezintegracji wewnątrz 
instytucji i kwestionowaniu autorytetu urzędowego; na nienadążaniu instytucji za coraz 
to nowymi potrzebami artykułowanymi przez różne grupy, co skutkuje tendencją do 
ucieczki od instytucjonalnych form ich zaspokajania; M. Marczewski (red.), Podstawowe 
pojęcia socjologii religii w eksplikacji ks. Janusza Mariańskiego, Lublin 2013, s. 63–69.

22  J. Mariański, Indywidualizacja religijna i moralna jako megatrend społeczno-kulturowy. 
Studium socjologiczne, Toruń 2021; tenże, Pluralizm społeczno-kulturowy jako megatrend 
a religijność i moralność; tenże, Sekularyzacja. Desekularyzacja. Nowa duchowość, Kraków 
2013.

23  P. L. Berger, Altäre der Moderne. Religion in pluralistischen Gesellschaften, Frankfurt 
am Main 2015; tenże, Religia i nowoczesność. Rozmowa z amerykańskim socjologiem religii 
Peterem L. Bergerem, „Europa. Miesięcznik Idei” (2012), nr 5, s. 23–27; Z. Melosik, Kultura 
instant: paradoksy pop-tożsamości; http://zbc.uz.zgora.pl/repozytorium/Content/50915/6_
melosik_kultura.pdf (dostęp: 25.02.2025).



125Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

„ja” w celu samorealizacji. Do kluczowych wyróżników współczesności 
zalicza się więc znaczące zmiany w sferze aksjologicznej, permisywizm, 
a nawet relatywizm moralny, funkcjonowanie w tyglu sprzecznych war-
tości, norm, wzorów zachowań, zwyczajów, stylów życia, istnienie tzw. 
ubóstwa emocjonalnego, moralnego, a nawet duchowego24.

Określane mianem społeczeństwa wyboru społeczeństwo nowoczesne 
(vs. tradycyjne społeczeństwo „losu”, czyli przypisania do miejsca, umoco-
wania w tradycji) charakteryzuje się redukcją konieczności zakorzenienia 
i zwielokrotnieniem możliwości „wyboru”. Wybór stał się koniecznoś-
cią i imperatywem, nawet jeśli jest współkształtowany przez środowiska 
rodzinne i społeczne. Wzrost indywidualnej wolności i dobrobytu oraz 
wkraczająca we wszystkie sfery życia logika rynku niosą w konsekwencji 
zamiast „udręki niedoboru” „udrękę wyboru”. Mamy więc współcześnie do 
czynienia z problematyzacją przekonań i uniwersalizacją wyborów25. Owej 
wielości ofert i konieczności wybierania albo czynienia zadość prawu wol-
nego wybierania sprzyja zróżnicowanie dziedzin życia (tzw. dyferencjacja 
społeczna): gospodarki, polityki, szkolnictwa, czasu wolnego, zabezpie-
czenia zdrowia, kultury, moralności, religii. Tworzą one własne systemy 
wraz z odrębnymi zakresami oczekiwań i żądań pod adresem jednostek 
oraz grup społecznych, kodeksy postępowania i prawa z własną logiką 
działania. W kontekście wymienionych procesów „to, co było trwałe, staje 
się labilne, to, co było absolutnym nakazem, staje się ofertą wśród wielu 
innych możliwości. Reakcje ludzi na tę różnorodność równouprawnionych 
ofert i opcji są ambiwalentne. Pluralizm relatywizuje życie codzienne. Dla 
wielu ludzi współczesnych religia staje się swoistym «towarem konsump-
cyjnym», który można wybierać według potrzeb i gustów”26.

Ujawniająca się również w dziedzinie religijności indywidualizacja 
i presja wybierania obejmuje style życia i sposoby bycia jednostek, w tym 
sferę wyborów moralnych. Przymus wyboru jako znak czasów współczes-
nych łączy się z centralnym miejscem jednostki, jej samorozwoju, samo-

24  J. Mariański, Indywidualizacja religijna i moralna jako megatrend społeczno-kulturowy, 
s. 26–29; B. Stańkowski, Współczesne formy ubóstwa młodzieży, w: Ł. Kwadrans, E. Sowa-
Behtane, B. Stańkowski (red.), Młodzi. Przeciw czemu się buntują? Czego pragną? Co budują?, 
Kraków 2018, s. 189–209.

25  J. Mariański, Moralność współczesna w różnych kontekstach współczesnych, „Viae 
Educationis” 2 (2023), nr 2, s. 14.

26  Tenże, Petera L. Bergera przejście od teorii sekularyzacji do teorii desekularyzacji, 
„Humaniora. Czasopismo Internetowe” (2021), nr 1 (33), s. 76. 



126 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

sterowności. „W ofensywie jest wszystko to, co jest związane z ekspresją 
i przekształcaniem własnego ja w celu samorealizacji. Samokonstruu-
jący się człowiek wie, że sensy, w jakich i za pośrednictwem których żyje 
i istnieje jako człowiek, są jego własnym dziełem. On sam usiłuje nadać 
spójny sens egzystencji, tworzy samego siebie według własnego projektu. 
Chce określać poprawność ocen moralnych i postępowania”27. Człowiek 
epoki współczesnej nazywany jest też przez naukowców „zbieraczem” 
i „kolekcjonerem” wrażeń.

Wymienione megatrendy społeczno-kulturowe rozwijają się w społe-
czeństwie charakteryzowanym przez ryzyka, niepewność i lęk, ogranicze-
nie zaufania, płynność, zmienność i labilność. Okoliczności te generują 
też zjawiska im przeciwne: poszukiwanie stabilizacji, trwałych punk-
tów odniesienia, lokalizm. Jak to wyraził Benedykt XVI podczas jednej 
z audiencji generalnych, „jednocześnie jednak widzimy wiele znaków 
wskazujących nam na ożywienie zmysłu religijnego, na ponowne odkry-
cie znaczenia Boga dla ludzkiego życia, potrzebę duchowości, przezwy-
ciężenia czysto horyzontalnej, materialnej wizji życia ludzkiego (…). 
Człowiek epoki cyfrowej, podobnie jak człowiek epoki jaskiniowej, poszu-
kuje w doświadczeniu religijnym dróg przezwyciężenia swej ograniczo-
ności oraz zapewnienia bezpieczeństwa swej niepewnej przygodzie na 
ziemi”28. Z kolei pluralizm społeczno-kulturowy i wpisany weń „przy-
mus wybierania” jako signum czasów współczesnych implikuje potrzebę 
wyraźnych konturów chrześcijaństwa, neguje jego dryfowanie w stronę 
indywidualizmu, Kościoła nazbyt instytucjonalnego, za mało wspólnoto-
wego, instytucji bez nadprzyrodzoności. Dowodzi tym mocniej zapotrze-
bowania na znaki nadziei. 

II. Społeczne aspekty i obszary formacji 

Chrześcijańska formacja (biblijna, duchowa, liturgiczna, eklezjalna 
etc.) zawiera w sobie aspekt społeczny w tym sensie, że dojrzała wiara 
odzwierciedla się w konkretnych wymiarach codziennych postaw, które 
stają się nośnikami Bożej prawdy i miłości, Kościołem gromadzącym, 

27  Tenże, Indywidualizacja religijna i moralna jako megatrend społeczno-kulturowy, s. 29.
28  https://www.gosc.pl/doc/857391.Znalezc-Boga-w-epoce-zer-i-jedynek (dostęp: 

15.02.2025).



127Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

zapraszającym i misyjnym, przestrzenią doświadczeń o charakterze rela-
cyjnym, wspólnotowym. Społeczny wymiar wiary jest zarazem odrębnym 
przedmiotem nauczania Kościoła, znajdującym wyraz w oficjalnych doku-
mentach oraz namyśle uczonych katolickich, czyli w katolickiej nauce 
społecznej.

II.1. Społeczne aspekty formacji 

Oddziałująca na rozwój wiary formacja religijna prowadzi do kształ-
towania poczucia podmiotowości i odpowiedzialności za Kościół jako 
wspólnotę braci i sióstr oraz do apostolstwa. Od strony empirycznej znaj-
duje wyraz w konkretnych postawach, nie tylko w wymiarze indywidu-
alnym, lecz także relacyjnym, grupowym, społecznym. Prawidłowość ta 
jest znana naukom społecznym (w szczególności socjologii), po pierwsze, 
jako empiryczna obserwacja, że religijność, poczynając od autodeklara-
cji wiary, mierzona częstotliwością udziału w praktykach religijnych, 
stanowi czynnik sprzyjający postawom prospołecznym, zaangażowa-
niu obywatelskiemu, zainteresowaniu sprawami najbliższego otocze-
nia, społeczności lokalnych, gotowości do aktywności na rzecz innych 
i współdziałania z innymi, wyborom moralnym zgodnym z nauczaniem 
moralnym Kościoła. 

Analizy socjologiczne wskazują na potencjał tkwiący we wspólnoto-
wych formach przeżywania wiary, czyli w przynależności do organizacji, 
grup i ruchów religijnych, zaangażowaniu w inicjatywy przy parafiach29. 
Tkwi on w ich religijnym charakterze i płynących z tego inspiracjach. 
Członkowie tych grup oprócz czynników indywidualnych i wartości wyni-
kających z przynależności (afiliacja, realizacja ważnych dla siebie warto-
ści) motywowani są do zaangażowania poprzez odniesienie do osobistej 
wiary, co na płaszczyźnie duchowej stwarza przestrzeń działania Boga, 
zaś z pespektywy zewnętrznej (socjologicznej) wnosi jeszcze jeden ważny 
punkt odniesienia, jakim jest transcendencja, motywująca do wzajem-
nego wsparcia, pozostawania w grupie, ponoszenia trudu na rzecz innych 
i realizacji wspólnego dobra. 

Po drugie, jest faktem powszechnie znanym, że aktywność prospo-
łeczna tego typu wspólnot i organizacji religijnych wnosi ważny wkład 

29  W. Szymczak, Religijność – aktywność – obywatelskość. O społecznym potencjale organizacji 
religijnych w Polsce, „Roczniki Nauk Społecznych” (2010), t. 38, s. 87–118.



128 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

w różne dziedziny życia społecznego (edukacja i wychowanie, kultura, 
pomoc różnym grupom potrzebujących, sport, turystyka etc.). 

Ze względu na funkcjonowanie chrześcijan w konkretnym miejscu 
i czasie (na terenie konkretnych miast, miejscowości, osiedli) potencja-
łem wspólnotowego przeżywania wiary jest lokalne usytuowanie (w spo-
łecznościach lokalnych), korzystanie z lokalnych, istniejących już sieci 
relacji. Potencjał tkwi też w zdolności do ich nawiązywania i podtrzy-
mywania oraz budowania współpracy ze względu na przestrzenną bli-
skość i nakładanie się z relacjami już istniejącymi (w sąsiedztwie, wśród 
znajomych, współmieszkańców, współpracowników, parafian). Elemen-
tem w nie wpisanym jest zakorzenienie w świecie wartości religijnych 
i duchowych (miłości bliźniego, solidarności, miłosierdzia, przebaczania, 
wrażliwości na słabszych i najmniejszych), które buduje wrażliwość na 
otoczenie, jego zasoby i możliwości aktywizowania, na konkretne osoby 
i ich sytuacje życiowe. 

Rozłożone w czasie funkcjonowanie organizacji religijnych w społecz-
nościach lokalnych ma w sobie zdolność do wytwarzania kapitału społecz-
nego, w szczególności pomostowego. Są nim: sieci relacji, współdziałania 
i zaufania powstające pomiędzy uczestnikami mającymi różne wykształ-
cenie, poziom zamożności, warunki życia. Kapitał pomostowy to sieć tego 
typu więzi i relacji łączących osoby ze środowisk potencjalnie od siebie 
dalekich. Empiria potwierdza wreszcie, że osoby zaangażowane w orga-
nizacje, ruchy i wspólnoty religijne rozwijają w sobie wiele kompetencji, 
w tym społecznych i obywatelskich (np. umiejętność współpracy i owoc-
nej komunikacji, działania w zespole, sprawczość, kreatywnej realizacji 
zadań we współdziałaniu, korzystanie z wiedzy i doświadczenia, wspólne 
z innymi i efektywne rozwiązywanie problemów i konfliktów). Społeczne 
aspekty formacji są więc wpisane w proces religijnego rozwoju w wymia-
rze indywidualnym i wspólnotowym30. Warto pamiętać, że wiele spośród 
ruchów religijnych przewiduje w swojej formacji podejmowanie kon-

30  Miał tego świadomość i taką wizję formacji opracował ks. Franciszek Blachnicki, 
proponując jako fundament formację stałą i pogłębioną, obejmującą kolejne etapy 
wtajemniczenia chrześcijańskiego, aż do posłania i misji w Kościele oraz chrześcijan 
jako Kościoła, ukazując znaczenie ich obecności w świecie. Integrujący w sobie światło 
Ewangelii z życiem nowy człowiek tworzy nowe wspólnoty, które promieniują nową 
kulturą, budowaną na ewangelicznych wartościach; W. Szymczak, Promotor wspólnoty – 
zwiastun „wiosny Kościoła” (twórca Ruchu Światło-Życie), „Ateneum Kapłańskie” (2018), t. 
170, z. 1 (653), s. 21–41.



129Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

kretnych zadań w otoczeniu społecznym: czynienie pokoju, budowanie 
jedności, promowanie wartości chrześcijańskich w mediach, chrześcijań-
skiego stylu życia – nowej kultury, troskę o najuboższych, zaangażowanie 
obywatelskie, założenie i prowadzenie szkoły, jadłodajni, świetlicy itp.

Z innych badań socjologicznych wynika, że oddolne i dobrowolnie 
podejmowane zaangażowanie również w przestrzeni społeczno-religijnej 
i religijnej ma swoje konsekwencje (funkcje) indywidualne i społeczne. 
Do indywidualnych zalicza się: rozwój osobowości, sprzyjającą rozwo-
jowi realizację potrzeb osobistych (przynależności, akceptacji), wzmac-
nianie postaw prospołecznych i kształtowanie kompetencji społecznych. 
W wymiarze społecznym poprzez czynne zaangażowanie w grupach reli-
gijnych dokonuje się, a jednocześnie dynamizuje proces socjalizacji dzieci 
i młodzieży, umacniają się lokalne więzi społeczne, zaufanie, realizo-
wany jest też proces przygotowywania przyszłych liderów, co określa się 
kreowaniem aktorów społecznych: zaangażowanych i odpowiedzialnych 
uczestników życia społecznego31.

II.2. Katolicka nauka społeczna – społeczne obszary formacji

Drugi element omawianego zagadnienia można określić treściowym 
obszarem formacji odnoszącym się bezpośrednio do wątków społecznych. 
Chodzi o katolicką naukę społeczną (dalej: KNS), rozumianą współcześnie 
i uprawianą w dwóch wariantach: teologicznym i interdyscyplinarnym. 
W pierwszym wymiarze mowa o nauczaniu społecznym Kościoła oraz 
odnoszącym się do niego namyśle uczonych – filozofów i teologów kato-
lickich – łączącym w sobie analizę, interpretację i upowszechnianie tego 
nauczania. Podmiotem nauczania jest papież i hierarchowie kościelni, 
ale też określone instytucje kościelne oraz podmioty kolegialne (sobory, 
synody, konferencje biskupów). W tym wariancie KNS zawiera się upo-
wszechnianie nauczania społecznego Kościoła, interpretacja poszczegól-
nych kwestii i ich aplikowanie do uwarunkowań lokalnych. Co ważne, „nie 
chodzi tu o modyfikację niezmiennych norm moralnych, ale o obszerniej-
sze wyjaśnienie możliwości ich aplikacji w konkretnych uwarunkowa-
niach społeczno-kulturowych”32. W kontekście refleksji nad formacyjnym 

31  W. Szymczak, Partycypacja osób zaangażowanych społecznie. Struktura, funkcje, modele, 
Lublin 2013, s. 435–538.

32  S. Fel, Katolicka nauka społeczna, w: S. Janeczek, A. Starościc (red.), Filozofia społeczna, 
cz. 1: Praeambula metodologiczne i historyczne, Lublin 2022, s. 243.



130 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

aspektem KNS trzeba podkreślić – bo taką świadomość należałoby budo-
wać i utwierdzać – że „nauczanie społeczne Kościoła, chociaż oparte na 
nauczaniu biblijnym, wartościach religijnych i antropologii chrześcijań-
skiej, nie ma – jak w przypadku kwestii dogmatycznych i moralnych – 
przymiotu nieomylności. Bazując również na zasadach odczytywanych 
z natury ludzkiej i ponadczasowych prawidłach funkcjonowania życia spo-
łeczno-gospodarczego, ma ono jednak w znacznej mierze charakter uni-
wersalny, w wielu sferach akceptowalny niezależnie od religijnej wiary 
czy przekonań światopoglądowych”33.

W wariancie drugim KNS rozumie się jako odrębną dyscyplinę o cha-
rakterze teoretyczno-praktycznym, która cechuje się niezmiennością 
i rozwojowością, zaś wartości, na których się opiera, są niezmienne. Pro-
wadzone na jej gruncie analizy odwołują się do dorobku innych dyscyplin 
z zakresu nauk społecznych, dostarczających narzędzi do rozpoznawania 
rzeczywistości społecznej, nowych relacji, instytucji, struktur i procesów 
w nim zachodzących34. Tak rozumiana KNS jest „nauczaniem społecznym 
Kościoła katolickiego oraz opartą na nim naukową refleksją uczonych spe-
cjalistów i działaczy katolickich”35. 

W nawiązaniu do tematu roku duszpasterskiego oraz idei formacji 
integralnej trzeba podkreślić, że nauka społeczna Kościoła ma charakter 
i eklezjalny, i ewangelizacyjny. Jej nauczanie wchodzi w zakres misji ewan-
gelizacyjnej Kościoła, co oznacza, że jest „częścią przepowiadania wiary, 
częścią całego zbawczego orędzia Kościoła”, co rozwijał w swej refleksji 
Jan Paweł II36. W wywiadzie udzielonym Vittorio Possentiemu w 1978 r. 
ówczesny kardynał Karol Wojtyła stwierdził: „Uważam ją po prostu za 
integralną część posłannictwa nauczycielskiego i pasterskiego, które Koś-
ciołowi powierzył sam Chrystus. Więcej: uważam ją za integralną część 
świadectwa dawanego samemu Chrystusowi przez Kościół. Uważam ją 
za ściśle związaną z przepowiadaniem Chrystusa (…). Natomiast oczywi-

33  Tamże, s. 243.
34  „Ponieważ w warunkach demokracji możliwe jest wprowadzenie jedynie rozwiązań 

mających szeroką akceptację społeczną, narzędzia nauk społecznych potrzebne są także 
do zbadania przekonań społecznych w tym względzie. To ujęcie implikuje nieodzowność 
współpracy KNS z takimi dyscyplinami, jak socjologia, ekonomia, psychologia, prawo, 
politologia, teologia i filozofia, przy jednoczesnym respektowaniu ich autonomii i ich 
własnej metodologii”; tamże, s. 247.

35  W. Piwowarski, ABC katolickiej nauki społecznej, cz. 1: Wprowadzenie, podstawy, kierunki, 
Legnica 1998.

36  J. Gocko, Nauka społeczna Kościoła w poszukiwaniu własnej tożsamości, s. 247–259.



131Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

ście, Kościół, Stolica Apostolska, Episkopaty, a w ślad za nimi teologowie, 
uczeni, duszpasterze, świeccy, wszyscy – stale musimy czuwać, ażeby nie 
zapóźniać się w stosunku do rzeczywistych problemów i procesów. To, co 
od Jana XXIII i Soboru nazywa się «czytaniem znaków czasu»”37. 

Ewangelizacyjna tożsamość nauki społecznej Kościoła jest zagadnie-
niem podjętym przez Jana Pawła II najpierw w encyklice Sollicitudo rei 
socialis (KNS – instrument ewangelizacji), następnie w Centessimus annus. 
Oprócz tej ostatniej problematykę w pełni rozwinął Benedykt XVI w ency-
klice Caritas in veritate, podkreślając misyjny aspekt nauki społecznej 
Kościoła. Jako taka „jest istotnym elementem ewangelizacji. Nauka spo-
łeczna Kościoła jest głoszeniem i świadectwem wiary. Jest narzędziem 
i nieodzownym «miejscem» wychowywania do niej”38. Benedykt XVI był 
przekonany, że nowa ewangelizacja „nie może nie obejmować dziedziny 
społecznej i że nauka społeczna jest jej kluczowym elementem”39. 

Nauczanie społeczne Kościoła rozwija się, podążając za zmieniającą się 
rzeczywistością społeczno-kulturową, podejmuje jej analizę i formułuje 
oceny etyczne, a następnie przedstawia rekomendacje, które powinny być 
możliwe do praktycznej aplikacji. Rozwojowość KNS oznacza też ewolu-
cję form przekazu w takim kierunku, aby przystawały do aktualnie zro-
zumiałego kodu kulturowego, wreszcie jej własny rozwój „wewnętrzny”, 
polegający na coraz głębszym odczytywaniu uzasadnień moralnych. 
Treścią KNS są nie tylko normy postępowania moralnego odnoszące się 
do życia społecznego, lecz także wizja bytu społecznego – życia społe-
czeństw jako całości40. 

W omawianym kontekście formacyjnym dla jasności statusu i znacze-
nia KNS warto dodać, że interdyscyplinarna działalność naukowa niejed-
nokrotnie „wyprzedza samo nauczanie społeczne Kościoła, rozpoznaje 
nowe kwestie społeczne i wypracowuje rekomendacje do ich rozwiąza-
nia, które później znajdują się w oficjalnych wypowiedziach Kościoła 
hierarchicznego. Dzieje się tak głównie za sprawą interdyscyplinarnie 

37  K. Wojtyła, Czy jest możliwa nauka społeczna Kościoła? Wywiad udzielony dr. Vittorio 
Possentiemu dnia 21 czerwca 1978 r. w Mediolanie, w: Jan Paweł II, Nauczanie społeczne 
Kościoła integralną częścią jego misji, Rzym 1996, s. 46.

38  Benedykt XVI, Encyklika Caritas in veritate, nr 15.
39  J. Gocko, Nauka społeczna Kościoła w poszukiwaniu własnej tożsamości, s. 247.
40  „W praktyce funkcjonuje szerokie rozumienie KNS jako łącznie pojętej doktryny 

społecznej Kościoła i aktywności stricte naukowej ugruntowanej na nauczaniu Kościoła 
i rozumienie wąskie (właściwe) jako określenie tej refleksji naukowej”; S. Fel, Katolicka 
nauka społeczna, s. 244.



132 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

uprawianej KNS, która eksplorując rzeczywistość społeczno-gospodarczą 
za pomocą nowoczesnych, empirycznych narzędzi badawczych, dostar-
cza opisu i naukowych wyjaśnień aktualnej rzeczywistości. Ponadto 
znamienną cechą KNS jest traktowanie wszystkich sfer funkcjonowania 
człowieka – społecznej, gospodarczej, politycznej i kulturowej – jako jed-
nej, mocno powiązanej ze sobą całości”41.

Refleksja naukowa oraz ścieżki aplikacji nauczania społecznego Koś-
cioła zbudowane są na schemacie analizy i praktyki działania obejmującym 
trzy kroki: „zbadać, ocenić, działać”42. Metoda ta nie tylko jest sposo-
bem uprawiania KNS, ale może posłużyć za schemat refleksji i działania 
w prowadzonym na poziomie diecezji i parafii namyśle teologiczno-pasto-
ralno-społecznym oraz w formacji duszpasterzy i katolików świeckich. 
Prawidłowo prowadzona refleksja, opisanie i wyjaśnienie aktualnego 
stanu rzeczy (widzieć) oraz sformułowanie oceny etycznej (ocenić) pro-
wadzą do wskazań praktycznych i rekomendacji odnoszących się do spo-
łecznej praktyki (działać)43. 

Z perspektywy roku formacyjnego 2025/2026 warto wyeksponować 
treściowe bogactwo KNS, które domaga się poznawania i przyswojenia 
najpierw przez duszpasterzy, osoby konsekrowane i świeckich liderów 
czy katechistów zajmujących się katechizacją, ewangelizacją, formacją. 
Należy mieć świadomość, jak wiele szczegółowych oraz ważnych zagad-
nień, z którymi mierzą się i będą się mierzyć wierni w spotkaniu z czło-
wiekiem i światem, z codziennymi doświadczeniami, dotyczy KNS, a są 
to zagadnienia opracowane, reflektowane w sposób stały, aktualizowane 
oraz dostępne w materiałach źródłowych i opracowaniach. Co ważne, 
nie chodzi tylko o punktową znajomość niektórych kwestii czy o sięga-
nie do wybranych treści w konkretnych spotkaniach czy rekolekcjach, ale 
o rozumienie i rozwijanie pogłębionej świadomości tego, że funkcjono-
wanie w świecie, postrzeganie praw i obowiązków wiernego – katolika, 
jako np. członka rodziny, społeczności, państwa czy Kościoła, zasadza się 
na wyprowadzonych z Biblii i tradycji Kościoła normach moralnych, na 
personalistycznej antropologii, która określa zarówno koncepcję osoby, 
jak i jej relację do społeczności44.

41  Tamże, s. 245.
42  Jan XXIII, Encyklika Mater et magistra, nr 236.
43  S. Fel, Katolicka nauka społeczna, s. 246.
44  W. Chudy, Osoba ludzka w społeczeństwie, w: S. Fel, J. Kupny (red.), Katolicka nauka 

społeczna. Podstawowe zagadnienia z życia społecznego i politycznego, Katowice 2007, s. 31–75.



133Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

Oprócz wcześniej sygnalizowanych aspektów KNS warto wymienić 
szczegółowe jej wątki, ważne dla omawianego obszaru formacji. Klu-
czową kwestią będzie poznawanie koncepcji człowieka i jej znaczenia dla 
życia społecznego, idei osoby i jej godności jako podstawy porządku spo-
łecznego45. Jak zapisano w soborowej konstytucji Gaudium et spes: „Czło-
wiek zatem, jako istota rozumna i wolna, podmiot praw i obowiązków, 
jest pierwszą zasadą oraz – można powiedzieć – sercem i duszą nauki spo-
łecznej Kościoła”46. Dorobkiem nauczania społecznego Kościoła są szcze-
gółowo opisane fundamentalne zasady etyczno-społeczne jako ogólne 
punkty odniesienia w egzystencji osób i społeczności (miłość, prawda, 
wolność, sprawiedliwość, równość, dobro wspólne, pomocniczość, soli-
darność, powszechne przeznaczenie dóbr ziemskich i inne)47. 

Duszpasterze, liderzy, formatorzy czy katechiści odnajdą w KNS dwie 
grupy zagadnień przynależących odpowiednio do katolickiej etyki spo-
łecznej i katolickiej etyki gospodarczej. W pierwszej znajdują się m.in. 
wątki dotyczące: rodziny, jej praw i zobowiązań oraz relacji do państwa, 
samorządowych struktur administracyjnych, aspekty edukacji, nauki 
i kultury, aktywności chrześcijan w życiu społecznym i zaangażowania 
w politykę, kwestie komunikowania społecznego, mediów i reklamy, dia-
logu społecznego, pluralizmu i tolerancji, ustrojów politycznych, demokra-
cji i współczesnych ideologii, budowania pokoju, braterstwa i wrażliwości 
na ubogich, współczesnych przemian społeczno-kulturowych, wielokul-
turowości, wspólnoty narodowej i mniejszości narodowych, społeczno-
ści międzynarodowej.

Etyka gospodarcza obejmuje m.in. takie zagadnienia, jak: społeczne 
i etyczne rozumienie pracy oraz człowieka jako jej podmiotu; idea roz-
woju i postępu; samoorganizacja pracowników i rola związków zawodo-
wych; kapitał i własność prywatna w kontekście zasady powszechnego 
przeznaczenia dóbr ziemskich; wolny rynek, wolna konkurencja i zasady 
ich funkcjonowania, sytuacja osób „słabych” na rynku: bezrobotnych, 

45  Zob. np.: S. Fel, M. Wódka (red.), Godność osoby ludzkiej w społeczeństwie i gospodarce. 
Księga pamiątkowa ku czci śp. Księdza Profesora Franciszka J. Mazurka, Lublin 2014.

46  Sobór Watykański II, Konstytucja duszpasterska o Kościele w świecie współczesnym 
Gaudium et spes, nr 17.

47  F. J. Mazurek, Katolicka nauka społeczna – status metodologiczny i główne obszary, w: 
S. Fel, J. Kupny (red.), Katolicka nauka społeczna. Podstawowe zagadnienia z życia społecznego 
i politycznego, s. 22–25; J. Kupny, Podstawowe zasady życia społecznego, w: S. Fel, J. Kupny 
(red.), Katolicka nauka społeczna. Podstawowe zagadnienia z życia społecznego i politycznego, 
s. 76–87.



134 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

z niepełnosprawnościami; etyka w biznesie, etyka konsumpcji; udział 
państwa w gospodarce oraz podatki; ekologia i ochrona środowiska, glo-
balizacja; technologie cyfrowe oraz zasady korzystania z nich, w tym ze 
sztucznej inteligencji48.

Są to zatem zagadnienia, które w codzienności katolików żyjących 
w różnych miejscach i okresach czasu, zatrudnionych w różnych sekto-
rach stanowią przestrzeń, w której codziennie funkcjonują jako osoby wie-
rzące, chrześcijanie przynależący do wspólnoty wiary. Potrzeba więc, aby 
mieli taką świadomość, rozumieli rzeczywistość, w której się poruszają, 
stawali się dobrymi współpracownikami, gotowymi do podejmowania 
odpowiedzialności, współdziałania, rzetelnego wywiązywania się z zadań, 
wykorzystywania swoich predyspozycji i umiejętności również dla dobra 
innych, podmiotami kompetentnymi do wyrażania swego stanowiska, 
podejmowania racjonalnej dyskusji w kwestiach decyzji i wyborów zgod-
nych z Ewangelią. Tempo zmian w wymienionych i innych dziedzinach 
sprawia, że potrzeba rozumienia świata i pozostawania z nim w dialogu 
staje się jeszcze wyraźniejsza i tym bardziej potrzebne jest świadectwo 
prawdy, jaką jest Jezus żyjący w Kościele.

III. Kompetencje chrześcijan – wyzwania dla 
duszpasterstwa

Umiejętność ewangelicznego życia w różnych wymiarach codzienno-
ści jest konieczna, aby chrześcijanie wypełniali swoją misję w świecie. Jej 
komponentem będą konkretne postawy w życiu osobistym, rodzinnym, 
zawodowym, mające źródło w wierze, wzmacniane przez braci i siostry 
we wspólnocie Kościoła. Jest to ujęcie modelowe, które w praktyce potrze-
buje stałego aktualizowania, reflektowania, wdrażania i wzmacniania.

III.1. Kompetencje chrześcijan – wiara w przestrzeni 
społecznej

Z perspektywy społecznej kluczowe znaczenie ma zintegrowanie oso-
bistej wiary z realiami codzienności, tak aby stawała się elementem samo-

48  Zob. m.in.: S. Fel, J. Kupny (red.), Katolicka nauka społeczna. Podstawowe zagadnienia 
z życia gospodarczego, Katowice 2003.



135Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

określenia indywidualnej i wspólnotowej tożsamości oraz wyrażała się 
w postawach i decyzjach. Z zaprezentowanych dotąd treści wywieść można 
kilka kluczowych kompetencji szczegółowych do tego potrzebnych. 

Pierwsza odnosi się do wypracowanej w ramach KNS triady (sylogizmu 
praktycznego): widzieć – ocenić – działać. Na uwagę zasługuje komple-
mentarność tych trzech elementów i etapów postępowania w odniesieniu 
do konkretnych zagadnień. Ich zastosowanie oznacza dążenie do całościo-
wego i adekwatnego odczytywania realiów społeczno-kulturowych w ich 
złożoności w danym miejscu i czasie, poszukiwanie wiedzy, która się do 
nich odnosi również w ramach KNS, a następnie trafnej oceny etycznej. 
Sprzyjać temu będą: nawyk pozyskiwania interdyscyplinarnej wiedzy 
i wyjaśniania rzeczywistości oraz sprawne poruszanie się w odpowied-
nich treściach nauczania społecznego Kościoła. W świetle prawidłowego 
rozpoznania i trafnej oceny moralnej następny krok implikuje refleksję 
nad zakresem zobowiązania do działania, wyborem środków do osią-
gania celów, rozłożeniem ich w czasie, podziałem zadań. Zobowiązanie 
nie zawsze oznacza konieczność czy możliwość podjęcia konkretnych 
czynności, czasem zamyka się w sformułowaniu stanowiska w dyskusji, 
współdziałaniu w inicjatywie, delegowaniu kompetencji, podjęciu mod-
litwy, ofiarowaniu wsparcia. Dojrzałą postawę chrześcijan w codzienno-
ści i relacjach z innymi charakteryzowałaby umiejętność rozróżniania 
i „zatrzymywania się” w każdym z wymienionych etapów, rozumienie 
wagi i potrzeby każdego.

Kolejną ważną i potrzebną kompetencją wiernych, osób duchownych 
i świeckich jest wrażliwość na „znaki czasu”49. Zawiera ona w sobie uważ-
ność w sensie duchowym, czyli mądrą obecność tu i teraz, pozwalającą 
na dostrzeganie, a potem naznaczone umiarkowaniem i pokorą reagowa-
nie na zjawiska, wydarzenia, procesy dziejące się w bliższym i dalszym 
otoczeniu. Uważność ta i wrażliwość nie pozwoli przejść obojętnie obok 
dobra i piękna (wydarzeń, dzieł i inicjatyw), które warto dzielić z innymi, 
wspierać w realizacji, ukazywać, promować i rozpowszechniać, ale też 
obok osób i sytuacji wymagających wsparcia, reakcji na dziejące się zło lub 
pierwsze jego symptomy. Odczytywanie znaków czasu zakłada poszuki-
wanie wiedzy, która pozwoli na prawidłowe ich rozpoznawanie, na ocenę 
w świetle Ewangelii i nauczania Kościoła (ze znajomością porządków, do 

49  W. Szymczak, Znaki czasu, w: M. Libiszowska-Żółtkowska, J. Mariański (red.), Leksykon 
socjologii religii. Zjawiska – badania – teorie, Warszawa 2004, s. 467–469.



136 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

których się odnoszą, i np. zasady „słusznej autonomii rzeczy ziemskich”). 
Gdy sytuacje wymagają decyzji i działania, refleksja wynikająca z rozpo-
znania znaków czasu w kolejnym etapie poprowadzi do projektowania 
działań i będzie oznaczać poszukiwane najlepszych środków do celów, 
podział zadań, realizację lub pomoc w realizacji, ewaluację.

W powyższe kompetencje chrześcijan wpisana jest – i warto ten wątek 
uwypuklić – troska o wiedzę religijną, ale też tę o charakterze społecz-
nym, pozwalającą uzasadniać wartość nauczania Kościoła w kwestiach 
społecznych, argumentować za swoją wiarą i przynależnością do Kościoła, 
reagować na pytania i włączać się do dyskusji. Łączącą wymienione wcześ-
niej kompetencje umiejętnością i cechą jest zatem otwartość na własny 
duchowy i intelektualny rozwój oraz gotowość do misji w świecie. Nasta-
wienie to wyrazi się m.in. w woli podążania za prawdą, poszukiwania „zia-
ren prawdy” w kulturze, a także osób na nią wrażliwych50. Troska o wiarę 
oznacza też otwartość na nowe/inne sposoby jej wyrażania.

Na tym tle trzeba ponownie przywołać kwestie eklezjalnej tożsamo-
ści, tworzenia w Kościele wspólnoty i trwania w komunii, otwartości na 
dialog i współdziałanie, co jest przedmiotem formacji prezentowanej 
w innych tekstach w tomie, a od strony idei – wcześniejszych programów 
duszpasterskich, odnoszących się do rozumienia Kościoła i uczestnictwa 
w nim. W kontekście omawianej obecności i zaangażowania chrześcijan 
w życie społeczne w przestrzeni publicznej rozwój ich eklezjalnej tożsa-
mości i doświadczanie życia w komunii z braćmi i siostrami w wierze jawi 
się jako warunek konieczny przygotowania do tej społecznej roli. Oznacza 
bowiem trwanie w nauce apostołów, w posłuszeństwie Kościołowi i jego 
nauczaniu, stanowiąc kryterium chrześcijańskiej dojrzałości.

III.2. Wskazania dla duszpasterstwa 

Zarysowane kwestie prowadzą do sformułowania ogólnych wskazań 
dla duszpasterzy, katechetów, zespołów ewangelizacyjnych, liderów i opie-
kunów grup, ruchów i wspólnot religijnych, duszpasterstw specjalistycz-
nych. Wśród nich kluczową rolę odgrywać będzie rozwijanie i pogłębianie 

50  Zob. np.: H. Urs von Balthasar, Prawda jest symfoniczna. Aspekty chrześcijańskiego 
pluralizmu, Poznań 1998; J. Ratzinger, Wprowadzenie w chrześcijaństwo, Kraków 2006; 
tenże, Europa. Jej podwaliny dzisiaj i jutro, Kielce 2005; J. Ratzinger/Benedykt XVI, O sensie 
bycia chrześcijaninem, Kraków 2006; Franciszek, Świat jutra. Rozmawiał Domenico Agasso, 
Kraków 2021.



137Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

świadomości oraz wiedzy duszpasterzy i osób odpowiedzialnych za for-
mację: wiedzy, która obejmowałaby społeczne implikacje wiary, znajo-
mość kluczowych zagadnień z zakresu nauki społecznej Kościoła oraz 
rozumienie znaczenia i potrzeby formacji osób świeckich w tym zakre-
sie. Benedykt XVI postulował, aby kapłani, przewodząc w dziele ewan-
gelizacji, znali, rozumieli i potrafili właściwie oceniać aktualne procesy 
społeczne51. Jako szczególnie pożądane jawi się stałe czerpanie ze źródeł 
nauczania społecznego Kościoła oraz sięganie do aktualnych opracowań, 
które je wyjaśniają, aplikują i popularyzują. 

W kontekście zarysowanych cech współczesności oraz potrzeby czy-
telnej obecności w niej chrześcijaństwa, które ucieleśnia Jezusa Chry-
stusa, chodzi o duszpasterstwo, które oferuje całościowy przekaz wiary 
i prawd moralnych, uwzględniający potrzebę ich rozumienia oraz prak-
tycznego przełożenia; o nauczanie i świadectwo wewnątrz wspólnoty 
Kościoła, sprzyjające uwewnętrznianiu wiary; o przygotowanie do apo-
stolstwa w świecie, rozumianego m.in. jako jego przemiana poprzez urze-
czywistnianie wartości Ewangelii. Celem duszpasterskiego oddziaływania 
jest wspieranie chrześcijan w tym, aby ich wiara wyrażała się w stylach 
życia, w kulturze bycia i działania, w jakości obecności w świecie, z różno-
rodnymi powołaniami i zadaniami. Postulat ten odnosi się jednocześnie 
do instytucjonalnego wymiaru Kościoła: kultury organizacyjnej instytu-
cji i urzędów kościelnych oraz ewangelicznego świadectwa pracujących 
w nich osób.

Do wyzwań duszpasterskich należy refleksja nad strategią włączania 
społecznych treści formacji w poszczególnych diecezjach i parafiach. 
Jej składową byłoby szacowanie potencjału i zasobów diecezji, ruchów 
i wspólnot oraz parafii w tym zakresie, odnajdywanie osób (duchownych, 
świeckich), które zajmują się KNS naukowo, mają dorobek duszpasterski 
w tym obszarze, są potencjalnie zainteresowane poszerzeniem kompe-
tencji, udziałem w formowaniu innych. 

Spajającym wcześniejsze rekomendacje wyzwaniem i kluczem do ich 
wdrażania jest ukonkretnianie, czynienie realnym i dostępnym doświad-
czenia wspólnoty Kościoła, wertykalnej i horyzontalnej. To ona ze swej 
istoty powinna stanowić środowisko życia chrześcijan, miejsce dojrzewa-
nia świadków, przestrzeń wsparcia w misji, dzielenia się radościami z niej, 

51  Benedykt XVI, Przemówienie w czasie spotkania z biskupami Portugalii w Fatimie 
13.05.2010, „L’Osservatore Romano” 31 (2010), nr 7, s. 25.



138 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

pomocy w kryzysach, doświadczeniach pokus i walki duchowej – ma być 
znakiem dla świata. Jako komunia w wierze winna być miejscem roze-
znawania w sytuacji dylematów, wspierania w okolicznościach trudnych, 
dyskutowania i poszukiwania najlepszego rozwiązania wespół z braćmi 
i siostrami w wierze.

IV. Implikacje i propozycje duszpasterskie

Realizacji wymienionych wyzwań służyć będzie uwzględnianie kilku 
praktycznych zasad, wśród których na plan pierwszy wysuwa się ponow-
nie fundamentalny charakter doświadczenia. Po drugie, warto przemy-
śleć i dookreślić, do jakich grup wiernych kierować konkretne treści (np. 
bezpośrednio odnoszące się do dziedzin życia, z jakimi osoby te mają 
styczność). Wątkiem łączącym obydwie kwestie (zasad i adresatów) będą 
przykładowe propozycje duszpasterskie.

IV.1. Zasady 

Kluczowymi zasadami w formacji uwzględniającej funkcjonowanie 
katolików w życiu społecznym są powszechność i systematyczność. Nawią-
zywał do nich we wspomnianym wywiadzie Karol Wojtyła, gdy dowodził, 
że ten typ formacji powinien prowadzić do apostolskiej praxis, a formacja 
świeckich, dotycząca różnych odcinków ich życia i działania, ów apostol-
ski charakter warunkuje52. Kolejną zasadą byłoby kompetentne wspie-
ranie wiernych w urzeczywistnianiu wiary. Jest ono niezbędne, aby ich 
misja w świecie mogła się dokonywać i trwała w czasie. Chodzi o duchową 
i merytoryczną pomoc oferowaną we wspólnocie Kościoła, której elemen-
tem będzie włączanie omawianych zagadnień do programów formacyjnych 
tam, gdzie powinny się znaleźć. Same zaś nawiązania do życia Ewangelią 
w określonych dziedzinach aktywności społecznej proponowane przez gło-
szących homilie i osoby odpowiedzialne za formację powinny się opierać 
na dobrej znajomości nauczania Kościoła, umiejętności jego wyjaśniania 
i implementowania do konkretnych kwestii społecznych. 

Realizowaniu społecznych wymiarów formacji sprzyjać będzie rozwi-
janie, promowanie i aprobowanie postaw, które stawiają pytania i szukają 

52  K. Wojtyła, Czy jest możliwa nauka społeczna Kościoła?, s. 66.



139Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

odpowiedzi, oraz świadome zapraszanie do dialogu, co stanowiło jedno 
z kluczowych przesłań pontyfikatu Franciszka. Dialog jest nieodzowną 
przestrzenią i formą spotkania chrześcijaństwa ze światem, budowania 
mostów i czynienia pokoju, szansą na odnalezienie wiary przez zagubio-
nych, rozpoczynających drogę ku niej, nawracających się, szukających 
prawdy. Jest też koniecznym elementem socjalizacji młodego pokolenia, 
w tym socjalizacji religijnej, wprowadzania w świat wiary jako żywej rela-
cji z Bogiem. 

Włączanie do formacji duchowej wątków nauczania społecznego Koś-
cioła i KNS rozumianych jako odpowiedzi na pytanie o sposoby realizacji 
wskazań Ewangelii w codzienności powinno z jednej strony towarzy-
szyć jej stale, z drugiej ‒ jako odrębne zagadnienie – mieć przewidziany 
czas i okoliczności: sprzyjające poznawaniu, wymianie myśli i doświad-
czeń, stawianiu pytań i dyskusji, pomocy w rozstrzyganiu dylematów. 
Zapotrzebowanie na społeczne wątki formacji w konkretnych okolicz-
nościach winno być jednocześnie przedmiotem bieżącego rozeznawania 
w Kościele i adekwatnej oferty duszpasterskiej. Kluczowe pozostaje rea-
gowanie na potrzeby, aby ów codzienny wymiar chrześcijańskiego życia 
nie pozostawał niezagospodarowany w ramach nauczania i wsparcia ze 
strony Kościoła lokalnego; aby też nie podlegał rozstrzygnięciom intui-
cyjnym, nieugruntowanym w wierze i wiedzy oraz stereotypom, emo-
cjom czy ideologizacji, decydowaniu na pograniczu zasad moralnych.

Formacja chrześcijańska z jej społecznymi odniesieniami zakłada 
poznawanie i propagowanie źródeł dotyczących społecznego nauczania 
Kościoła oraz komentarzy i opracowań na nim ufundowanych. Warto 
poznawać, promować i podkreślać ich bogactwo, uczyć korzystania 
z nich, chociażby poprzez stwarzanie okazji do wspólnego studiowania 
i dyskutowania. 

Oprócz oficjalnych wypowiedzi i dokumentów papieskich oraz tekstów 
ogłaszanych przez różne gremia kościelne wśród najważniejszych materia-
łów źródłowych trzeba wymienić: Katechizm Kościoła Katolickiego, Kompen-
dium nauki społecznej Kościoła, Słownik katolickiej nauki społecznej i DOCAT. 
Co robić? Nauka społeczna Kościoła katolickiego. Ostatnia z wymienionych 
pozycji, zatytułowana DOCAT, to propozycja dla młodzieży z 2016 r., a jej 
autorzy opisują ją jako publikację, która „ukazuje młodzieży społeczną 
naukę Kościoła. W tytule zawiera się angielskie słowo to do – «robić». 
DOCAT odpowiada właśnie na pytanie: «Co robić?» – i jest swego rodzaju 
instrukcją obsługi, która pomaga za pomocą Ewangelii zmieniać naj-



140 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

pierw siebie samych, potem najbliższe otoczenie, a w końcu cały świat. 
Naprawdę, za pomocą Ewangelii możemy rzeczywiście zmienić świat!”53. 
Książka jest praktycznym następcą YOUCAT, popularnego katechizmu dla 
młodzieży, opartego na Katechizmie Kościoła Katolickiego.

W zarysowanym kontekście ważną zasadą będzie również promowa-
nie autoedukacji, czyli woli i gotowości poznawania nauczania społecz-
nego Kościoła. Balans pomiędzy wiarą a wiedzą, potrzeba poszerzania 
i pogłębiania świadomości oraz wiedzy religijnej jawi się jako istotne 
wsparcie chrześcijańskiej obecności i misji w świecie, jako że człowiek jest 
tym, który szuka prawdy, w tym prawdy odnoszącej się do dobra, które 
należy spełnić54, a także przynoszącej odpowiedzi na pytania o ostateczny 
sens, powołanie i przeznaczenie człowieka. Z tego względu Benedykt XVI 
mówi o „misji prawdy”, jaką ma do spełnienia Kościół55. Fundamentalny 
wątek relacji wiary i rozumu jest równie istotnym elementem omawia-
nego aspektu formacji.

IV.2. Adresaci

W kontekście powszechności Kościoła również jego nauczanie społeczne 
adresowane jest do wszystkich i stanowić powinno integralną część for-
macji chrześcijańskiej. Jednocześnie wskazuje się ‒ i warto uruchamiać 
w diecezjach i parafiach taką wrażliwość – na nowe areopagi współczes-
ności, przestrzenie i środowiska potrzebujące kierowanego do nich głosze-
nia Ewangelii. Należą do nich: przestrzeń wirtualna i nowe media, świat 
kultury, edukacji i nauki, środowiska twórczości artystycznej i refleksji 
humanistycznej, postępu technologicznego w ogólności.

Od strony praktycznej warto, aby odbiorcami omawianych treści for-
macyjnych byli członkowie grup, ruchów, organizacji, wspólnot religij-
nych; aby zyskiwali kompetencje w omawianym obszarze, integrowali go 

53  https://youcat.org/pl/produkty/docat/#description (dostęp: 24.02.2025; 18.04.2025).
54  Jan Paweł II, Encyklika Fides et ratio. O relacjach między wiarą a rozumiem, nr. 25–28.
55  „Miłość w prawdzie – caritas in veritate – to wielkie wyzwanie dla Kościoła w świecie 

postępującej i szerzącej się globalizacji (…). Kościół nie ma do zaoferowania technicznych 
rozwiązań i jest «jak najdalszy od mieszania się do rządów państw». Ma jednak misję 
prawdy do spełnienia, w każdym czasie i okolicznościach, dla społeczeństwa na miarę 
człowieka, jego godności i powołania. Bez prawdy człowiek skazuje się na empiryczną 
i sceptyczną wizję życia, niezdolną wznieść się ponad praxis (…). Wierność człowiekowi 
wymaga wierności prawdzie, która jako jedyna gwarantuje wolność”; Benedykt XVI, 
Encyklika Caritas in veritate, nr 9.



141Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

z całością swojej postawy, byli czytelni, a także emitowali ów głos spo-
łeczny Kościoła w swoim otoczeniu (np. jako katechiści, liderzy, prowa-
dzący cykle spotkań itp.), będąc jednocześnie jego świadkami. Członkowie 
takich grup bywają bardziej rozpoznawalni w swoich środowiskach lokal-
nych, zakładach pracy, sąsiedztwie. Ich przekonania, styl życia, decyzje 
i wybory, dialog z innymi winny charakteryzować się mądrością i wie-
dzą, łagodnością i umiarem, miłością w relacji do osób reprezentujących 
odmienne poglądy. Na tym tle staje się jasne, że proponowana formacja 
wymaga merytorycznej jakości i kompleksowości, ale też komunikatyw-
ności. Wspólnoty i ruchy religijne można uznać za pierwsze poza rodzi-
nami mateczniki doświadczenia, o którym mowa: nauki życia w komunii, 
współdziałania i podejmowania odpowiedzialności jednych za drugich, 
włączania się w działania na rzecz dobra wspólnego, wreszcie – wzajem-
nego uczenia się. 

Dorośli, a wśród nich osoby z różnych grup zawodowych, członko-
wie duszpasterstw specjalistycznych (nauczyciele, prawnicy, pracow-
nicy służby zdrowia, służb mundurowych, przedsiębiorcy, dziennikarze, 
twórcy kultury, politycy, samorządowcy), to kolejni adresaci omawianych 
treści formacji. Za ich przedmiotowymi doświadczeniami związanymi 
z konkretnymi wymiarami życia społecznego kryją się konkretne spo-
soby wyrażania wiary, dzielenia się nią w postawach i decyzjach, sytuacje 
wymagające wyborów. Przygotowanie, które odnosi się również i wprost 
do tych doświadczeń, pozwoli się z nimi mierzyć, będzie źródłem wspar-
cia i rozwoju.

Inni adresaci omawianej formacji to środowiska „celowe”, w których 
rozpoznaje się zapotrzebowanie na konkretne treści związane ze specy-
ficznymi cechami, uwarunkowaniami tych środowisk. Mogą to być np.: 
mieszkańcy osiedla, gminy, pogranicza; samorządowcy, radni, liderzy czy 
członkowie organizacji pozarządowych, biznesmeni i właściciele firm, 
kadra zarządzająca, przedstawiciele mediów, twórcy kultury, pracownicy 
zawodów pomocowych; grupy o specyficznych sytuacjach życiowych czy 
potrzebach, np. rodzice – w kontekstach wychowania dzieci, praw i obo-
wiązków w tym zakresie, osoby starsze, chore, z niepełnosprawnościami, 
bezrobotni, migranci i uchodźcy itp. 

Na koniec trzeba ponownie wskazać na młodzież, która jest bezpo-
średnim adresatem społecznych wątków formacji (w ramach katechiza-
cji i edukacji religijnej w szkole), i jej wrażliwość na element świadectwa 
w postawach dorosłych – niezmiernie ważny. Jest to zarazem grupa wie-



142 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

kowa, która z racji wchodzenia w dorosłość winna odkrywać i poznawać 
chrześcijaństwo jako rzeczywistą, empirycznie im dostępną społeczność 
‒ dostrzegać autentyzm wiary rówieśników, rodziców, nauczycieli świe-
ckich i duchownych; rejestrować przekładalność chrześcijaństwa na kon-
kretne postawy i decyzje w codzienności; obserwować konkretne osoby, 
rodziny i grupy, których życie ma swój niepowtarzalny kształt i styl, a jed-
nak czytelne punkty odniesienia we wskazaniach Ewangelii i nauczaniu 
Kościoła. 

IV.3. Propozycje

Propozycje praktyczne będą za każdym razem wypadkową decyzji, do 
kogo w danym miejscu i czasie oraz na jakim etapie formacji kierowane 
będą omawiane treści. Można je ująć w dwie grupy: dotyczące tematyki 
oraz form realizacji. 

Planując strategię formacji od strony merytorycznej, warto kierować 
się aktualnością, zainteresowaniem i zapotrzebowaniem konkretnych 
osób i grup, społeczności lokalnych i parafii, lub dyskusyjnym i przez to 
aktualnie trudnym charakterem danych kwestii. Inny klucz tematyczny 
stanowić będą współczesne dylematy społeczno-moralne, z którymi mie-
rzą się chrześcijanie, a z których wynika konieczność kształtowania włas-
nego stanowiska, potrzebującego zakorzenienia w nauczaniu Kościoła 
i umocowania w rozumowej argumentacji. 

Warto poświęcać uwagę tematyce nowej, generowanej przez nowe zja-
wiska i procesy społeczne czy postęp technologiczny. Tego typu namysł 
wymaga obecności specjalistów kompetentnych zarówno w zakresie 
analizy rzeczywistości („widzieć”), jak i oceny etycznej z perspektywy 
nauczania Kościoła. Do tej grupy zagadnień można przykładowo zali-
czyć kwestie korzystania z nowych technologii (przez dzieci, młodzież, 
rodziny), mediatyzację i mediatyzację religii, konsumpcjonizm, ochronę 
zdrowia publicznego, migracje i uchodźstwo, ochronę środowiska natu-
ralnego, ekspansję sztucznej inteligencji itd.

Nie może umknąć uwadze potrzeba powracania do tematyki fundamen-
talnej lub dotąd nie dość konsekwentnie podejmowanej ‒ do rozumienia 
wagi antropologii, zasad społecznych i ich porządkującego i wzmacniają-
cego funkcjonowanie społeczności charakteru, znaczenia uczestnictwa 
jako idei i zasady życia społecznego, zwłaszcza wspólnoty eklezjalnej. 
Chodzi zatem o pogłębianie i poszerzanie tematyki formacyjnej tak, aby 



143Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

miała charakter integralny, wzmacniała religijną tożsamość wiernych, 
sprzyjała budowaniu nawyku poruszania się w bogactwie refleksji Koś-
cioła, implikowała umiejętność rozróżniania wypowiedzi obowiązujących 
z racji nieomylności i tych, które mogą być przedmiotem refleksji i ekle-
zjalnego rozeznawania powołanych do tego podmiotów, osób duchow-
nych i świeckich. 

Formy duszpasterskie będą przedłużeniem dokonanego wcześniej 
wnikliwego rozpoznania. Wymienione przykłady mają charakter inspi-
racji. Dotychczasowe doświadczenia duszpasterskie warto natomiast 
czynić przedmiotem dzielenia, uwspólniania ‒ to pierwszy z postulatów. 
Uwzględniając go, w ramach omawianej formacji można proponować:

–	 cykle spotkań dyskusyjnych stacjonarnych/online, np. tema-
tycznych;

–	 cykle audycji/rozmów w radiu, na YouTube itp. (np. według klucza – 
etyka społeczna, etyka gospodarcza; KNS dla biznesmenów, samo-
rządowców, nauczycieli, lekarzy, polityków itd.; na podstawie 
konkretnych rozpoznanych jako potrzebne zagadnień); 

–	 cykle wydarzeń o  charakterze szkoleniowym i  formacyjnym 
(ciekawą formę spotkań formacyjnych z różnych obszarów tema-
tycznych zaoferował Instytut Wyższych Studiów Teologicznych 
w Rzeszowie ‒ 3x3 to krótkie kursy teologii praktycznej, trzy spot-
kania po trzy godziny, umożliwiające poznanie podstawowej wiedzy 
z danego zakresu);

–	 spotkania/cykle spotkań ze specjalistami reprezentującymi różne 
dziedziny życia, a zarazem rozumiejącymi/szukającymi ewange-
licznego w nich funkcjonowania;

–	 cykle katechez formacyjnych przy parafiach poruszających np. 
raz w miesiącu oprócz zagadnień fundamentalnych jedną kwestię 
społeczną;

–	 cykle „spotkań z pasją” ze źródłami (np. konkretnymi encyklikami, 
adhortacjami i ich praktycznym i ciekawym zastosowaniem);

–	 wyjazdy studyjne, warsztaty, dyskusje; 
–	 kluby dyskusyjne, np. wokół KNS.
Dokonując syntezy prezentowanych kwestii, należy stwierdzić, że 

integralna formacja, mająca na względzie społeczne implikacje oraz 
odnosząca się do nauki społecznej Kościoła, (1) obejmuje eklezjalną toż-
samość oraz świadomość, że realizuje się ona w doczesności, (2) zmierza 
do kształtowania postaw, a w nich – wiedzy, umiejętności trafnego oce-



144 Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL

niania z perspektywy Ewangelii oraz podejmowania stosownych działań, 
(3) zaprasza i przygotowuje do zaangażowania i podejmowania odpowie-
dzialności w różnych obszarach życia społecznego, (4) wzmacnia i podtrzy-
muje zapał apostolski, (5) wyposaża w potrzebne kompetencje i rozwija 
je; dodaje odwagi i wspiera w sposób systematyczny, również w sytua-
cjach pokus i kryzysów, (6) oferuje możliwość dialogu, dyskusji, wspól-
notowego rozeznawania charyzmatów i misji, (7) porządkuje namysł 
i działania, (8) rozwija wrażliwość na osoby i społeczności oraz ich spe-
cyficzne potrzeby domagające się solidarnego reagowania, delegowania 
zadań w duchu pomocniczości, (9) uczy koncentracji na dobru wspólnym, 
umiejętności wybierania go i działania z innymi w jego rozwijaniu, (10) 
ma przede wszystkim rys wspólnotowy, oznacza troskę o doświadczanie 
uczestnictwa we wspólnocie i misji Kościoła. 



145Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

Bp Artur Ważny,  
ks. Marcin Słodczyk

I. Wprowadzenie

Przekaz wiary i formacja w parafii oraz rodzinie stanowią istotny ele-
ment misji Kościoła. Współczesne wyzwania duszpasterskie wymagają 
nowego podejścia, ponieważ tradycyjne formy przygotowania do sakra-
mentów okazują się niewystarczające w kontekście narastającej seku-
laryzacji i kryzysu wiary w rodzinach. Problem ten został wielokrotnie 
podjęty w dokumentach Kościoła, począwszy od Evangelii nuntiandi Pawła 
VI1, przez Catechesi tradendae Jana Pawła II2, po Evangelii gaudium papieża 
Franciszka3.

Paweł VI w adhortacji Evangelii nuntiandi zwracał uwagę na to, że 
przekaz wiary nie może ograniczać się do samego nauczania doktrynal-
nego, ale musi prowadzić do doświadczenia wiary i osobistego spotkania 
z Chrystusem4. Problem ten podjął również Jan Paweł II w Catechesi tra-
dendae, podkreślając, że katecheza nie powinna być jedynie etapem edu-

1  Paweł VI, Adhortacja apostolska o ewangelizacji w świecie współczesnym „Evangelii 
nuntiandi”, 8.12.1975; https://www.vatican.va/content/paul-vi/en/apost_exhortations/
documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html (dostęp: 17.02.2025) (dalej: 
EN).

2  Jan Paweł II, Adhortacja apostolska o katechizacji w naszych czasach „Catechesi tradendae”, 
28.02.1980; https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pl/apost_exhortations/documents/
hf_jp-ii_exh_16101979_catechesi-tradendae.html (dostęp: 17.02.2025) (dalej: CT).

3  Franciszek, Adhortacja apostolska o głoszeniu Ewangelii we współczesnym świecie 
„Evangelii gaudium”, 24.11.2013; https://www.vatican.va/content/francesco/pl/apost_
exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.
html (dostęp: 17.02.2025) (dalej: EG).

4  EN 41.



146 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

kacyjnym, ale częścią większego procesu formacyjnego, który obejmuje 
całe życie chrześcijańskie5.

Obecnie Kościół zmaga się z problemem formalizmu sakramentalnego 
– wielu wiernych przystępuje do sakramentów bez osobistego zaangażo-
wania i relacji z Bogiem. Franciszek w Evangelii gaudium diagnozuje ten 
stan rzeczy jako efekt zarówno globalnych przemian kulturowych, jak 
i niewystarczającego towarzyszenia duszpasterskiego. Podkreśla, że Koś-
ciół powinien „przyjąć duszpasterską decyzję polegającą na skoncentro-
waniu się na tym, co istotne”6, czyli na budowaniu autentycznych relacji 
wiary i wspólnoty.

Katecheza i formacja chrześcijańska nie mogą być ograniczone do insty-
tucji parafialnych – podstawowe znaczenie w przekazie wiary ma rodzina. 
Dyrektorium Duszpasterstwa Rodzin podkreśla, że rodzina jest „pierwszym 
i podstawowym miejscem katechezy”7. Papież Franciszek w Evangelii gau-
dium zaznacza, że to właśnie rodzina powinna być przestrzenią, w której 
dzieci uczą się wiary, modlitwy i miłości do Kościoła8.

Niestety, w wielu przypadkach rodziny nie pełnią już tej roli, co spra-
wia, że wierni nie są właściwie przygotowani do przyjęcia sakramentów. 
Problem ten został dostrzeżony również przez Konferencję Episkopatu 
Polski, która w dokumentach dotyczących przygotowania do sakramen-
tów chrztu, pokuty, Eucharystii i bierzmowania wskazuje na konieczność 
angażowania rodziców i chrzestnych w proces formacji, tak aby ich rola 
nie była jedynie formalnością.

W kontekście powyższych wyzwań coraz wyraźniej dostrzega się 
konieczność zmiany modelu formacji sakramentalnej. Obecny system 
koncentruje się na przygotowaniu do sakramentów, jednak nie zapewnia 
długofalowego towarzyszenia wiernym w ich rozwoju duchowym. Papież 
Franciszek w Evangelii gaudium wskazuje, że Kościół powinien stać się 
„wspólnotą uczniów-misjonarzy”9, a parafia ma być środowiskiem, w któ-
rym wierni mogą nie tylko przygotować się do sakramentów, ale również 
dojrzewać w wierze i zaangażowaniu we wspólnotę.

5  CT 18.
6  EG 35.
7  Konferencja Episkopatu Polski, Dyrektorium duszpasterstwa rodzin, Warszawa 2003, 

nr. 18–30 (dalej: DD).
8  EG 66.
9  EG 120.



147Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

Model „katechumenatu parafialnego” stanowi odpowiedź na ten prob-
lem. W przeciwieństwie do tradycyjnego podejścia, nie jest on jedynie 
formą edukacyjną, ale procesem, który prowadzi wiernych do autentycz-
nego spotkania z Chrystusem i aktywnego uczestnictwa w życiu Kościoła. 
Tę wizję w sposób szczególny podkreśla Evangelii gaudium, gdzie Franci-
szek wskazuje na potrzebę głębokiej odnowy duszpasterskiej, która będzie 
koncentrować się na ewangelizacji i formacji uczniów-misjonarzy, a nie 
tylko na spełnianiu wymagań sakramentalnych10.

Podjęte rozważania koncentrują się na problematyce formacji chrześ-
cijańskiej w parafii i rodzinie, ukazując współczesne trudności związane 
z przygotowaniem do sakramentów oraz konieczność zmiany podejścia 
duszpasterskiego. Szczególna uwaga poświęcona została koncepcji „kate-
chumenatu parafialnego” jako modelu odpowiadającego na wyzwania 
współczesnego Kościoła, zapewniającego wiernym długofalowy proces 
wzrastania w wierze. Refleksja ta opiera się na nauczaniu Kościoła zawar-
tym w dokumentach papieskich i podkreśla, że przekaz wiary nie może 
ograniczać się do jednorazowych etapów edukacyjnych, lecz powinien 
stanowić dynamiczny proces, w którym parafia i rodzina pełnią funda-
mentalną rolę w kształtowaniu wiernych jako świadomych uczestników 
życia Kościoła.

II. Kryzys wiary jako źródło problemów w formacji 
sakramentalnej

Przez lata dokumenty Kościoła dotyczące przygotowania do sakramen-
tów stanowiły solidną podstawę katechetyczną, dostosowaną do realiów 
duszpasterskich. Wskazania Konferencji Episkopatu Polski dotyczące 
przygotowania do sakramentu chrztu11, pokuty i Eucharystii12 oraz bierz-

10  EG 25–28.
11  Konferencja Episkopatu Polski, Wskazania dotyczące katechezy rodziców i chrzestnych 

przed chrztem dziecka, 11.04.2018; http://katecheza-old.episkopat.pl/index.php/menu/
dokumenty-na-temat-wychowania-i-katechezy/80-wskazania-komisji-wychowania-
katolickiego-dotyczace-katechezy-rodzicow-i-chrzestnych-przed-chrztem-dziecka (dostęp: 
17.02.2025).

12  Konferencja Episkopatu Polski, Wskazania Konferencji Episkopatu Polski dotyczące 
przygotowania dzieci do przyjęcia i przeżywania sakramentu pokuty i pojednania oraz Pierwszej 
Komunii Świętej, 29.08.2020, w: Akta Konferencji Episkopatu Polski, 2020, nr 32, Warszawa 
2021, s. 112–119.



148 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

mowania13 zawierały istotne elementy pedagogiki wiary, kładąc nacisk 
na katechezę sakramentalną, świadomy wybór wiary oraz uczestnictwo 
w życiu wspólnoty parafialnej. Dokumenty te podkreślały konieczność for-
macji rodziców i chrzestnych jako pierwszych katechetów dziecka, uwy-
datniały znaczenie liturgicznego przygotowania do pierwszej spowiedzi 
i Komunii Świętej oraz podkreślały rolę bierzmowania jako sakramentu 
dojrzałości chrześcijańskiej i świadomego wyboru wiary.

Mimo wysokiej wartości tych wskazań, ich realizacja napotyka na 
istotne trudności. Model formacji sakramentalnej przez lata zakładał, 
że osoby przystępujące do sakramentów mają już ugruntowaną wiarę 
i uczestniczą w życiu Kościoła. Jednak współczesna rzeczywistość dusz-
pasterska pokazuje, że duża część kandydatów oraz ich rodzin ma jedynie 
powierzchowną relację z wiarą lub w ogóle nie utożsamia się z Kościo-
łem. Przygotowanie sakramentalne niejednokrotnie sprowadza się do for-
malnego spełnienia wymagań, bez autentycznego wprowadzenia w życie 
chrześcijańskie.

Papież Franciszek w Evangelii gaudium wskazuje na głęboki kryzys 
wiary, który dotyka współczesny Kościół. Podkreśla, że „nie można już 
zakładać, że wszyscy proszący o sakramenty mają żywe doświadczenie 
wiary”14. Kryzys ten wynika z wielu czynników, wśród których kluczowe 
są procesy sekularyzacyjne, rozpad modelu religijnej socjalizacji w rodzi-
nach oraz coraz bardziej indywidualistyczna mentalność współczesnego 
społeczeństwa. W wielu przypadkach sakramenty przestały być świado-
mym wyborem i aktem głębokiej wiary, a stały się jedynie elementem tra-
dycji rodzinnej lub wymogiem społecznym.

Współczesny model przygotowania do sakramentów jest niewystar-
czający w obliczu tej rzeczywistości. Zakłada on, że kandydaci posia-
dają już podstawy wiary, podczas gdy w rzeczywistości często brakuje 
im nie tylko wiedzy religijnej, ale przede wszystkim doświadczenia oso-
bistej relacji z Chrystusem. W Evangelii gaudium Franciszek zauważa, że 
wielu ochrzczonych „żyje tak, jakby nie otrzymali chrztu”15, co oznacza, 
że przekaz wiary nie prowadzi do autentycznej przemiany życia. Proble-

13  Konferencja Episkopatu Polski, Wskazania Konferencji Episkopatu Polski dotyczące 
przygotowania do przyjęcia sakramentu bierzmowania, 6.04.2017, w: Akta Konferencji Episkopatu 
Polski, 2017, nr 29, Warszawa 2018, s. 65–70.

14  EG 70.
15  EG 47.



149Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

mem nie jest więc jedynie osłabienie religijności, ale brak wewnętrznej 
więzi z Kościołem i jego misją.

Dotychczasowe podejście do katechezy sakramentalnej koncentrowało 
się głównie na przygotowaniu do przyjęcia sakramentów, zamiast na for-
mowaniu wiernych do życia w Kościele. Model ten postrzegał sakramenty 
jako zakończenie pewnego etapu nauczania religijnego, co prowadziło do 
sytuacji, w której wielu wiernych po ich przyjęciu nie kontynuowało swo-
jej drogi wiary.

Evangelii gaudium wskazuje, że sakramenty nie mogą być traktowane 
jako końcowy etap formacji, lecz powinny być częścią długofalowego pro-
cesu wtajemniczenia chrześcijańskiego16. Oznacza to konieczność wprowa-
dzenia modelu „katechumenatu parafialnego”, który prowadzi wiernych do 
osobistego spotkania z Chrystusem i świadomego zaangażowania w życie 
wspólnoty. „Katechumenat” nie zakłada wstępnej wiary u przystępują-
cych do sakramentów, ale ma na celu jej uformowanie poprzez głoszenie 
kerygmatu, systematyczną katechezę i włączenie w życie parafialne.

Przyjęcie takiego modelu oznacza, że formacja sakramentalna powinna 
być procesem obejmującym nie tylko przygotowanie do sakramentu, ale 
także długofalowe towarzyszenie wiernym po jego przyjęciu. Konieczne 
jest wprowadzenie nowych form duszpasterstwa, które pomogą wiernym 
pogłębiać wiarę i utrwalać ich relację z Kościołem.

W świetle współczesnych wyzwań Kościół musi zmienić podejście 
do formacji wiernych. Papież Franciszek w Evangelii gaudium wskazuje, 
że Kościół powinien być „bardziej misyjny i otwarty”17. Duszpasterstwo 
sakramentalne nie może ograniczać się do spełniania formalnych wymo-
gów, ale powinno stać się rzeczywistą formacją uczniów-misjonarzy.

Dyrektorium Duszpasterstwa Rodzin podkreśla, że „przygotowanie do 
sakramentów powinno prowadzić do świadomego i aktywnego przeżywa-
nia wiary”18. Oznacza to konieczność przejścia od paradygmatu „naucza-
nia” do paradygmatu „towarzyszenia”. W praktyce oznacza to, że katecheza 
sakramentalna powinna koncentrować się nie tylko na przekazywaniu 
wiedzy religijnej, ale przede wszystkim na doprowadzaniu do rzeczywi-
stego spotkania z Jezusem.

16  Tamże.
17  EG 25.
18  DD 18–30.



150 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

Wspólnota parafialna powinna również podejmować wysiłki na rzecz 
większego zaangażowania wiernych w życie wspólnotowe. Parafie nie mogą 
ograniczać się do organizowania spotkań przygotowujących do sakramen-
tów, ale muszą tworzyć przestrzenie, w których wierni będą mieli możli-
wość dalszego wzrastania w wierze poprzez grupy formacyjne, wspólnoty 
modlitewne i inne formy duszpasterstwa.

„Katechumenat parafialny” stanowi konkretną odpowiedź na te wyzwa-
nia, ponieważ zakłada holistyczne podejście do formacji, w której sakra-
menty są częścią długofalowego procesu dojrzewania w wierze, a nie 
jedynie wymogiem do spełnienia. Wprowadzenie tego modelu w parafiach 
pozwoli na głębsze zaangażowanie wiernych, a tym samym przyczyni się 
do budowania wspólnoty chrześcijańskiej, w której wiara nie jest jedynie 
formalnością, ale rzeczywistym sposobem życia.

III. „Katechumenat parafialny” jako nowy model 
formacji 

Obecna sytuacja duszpasterska, w której coraz więcej wiernych trak-
tuje sakramenty jako formalność, wymaga nowego podejścia do formacji 
chrześcijańskiej. Model „katechumenatu parafialnego”, inspirowany sta-
rożytną praktyką Kościoła, stanowi odpowiedź na współczesne wyzwania 
duszpasterskie. W przeciwieństwie do tradycyjnego modelu, który kon-
centrował się na przekazie wiedzy religijnej, „katechumenat parafialny” 
jest procesem formacyjnym, który ma na celu doprowadzenie wiernych 
do osobistego spotkania z Chrystusem i zaangażowania w życie wspólnoty. 
Papież Franciszek w Evangelii gaudium podkreśla, że Kościół powinien przy-
jąć dynamiczne podejście do ewangelizacji i formacji wiernych, które obej
muje nie tylko przekaz doktryny, ale również doświadczenie wiary19.

Pierwszym i najważniejszym etapem katechumenatu jest głoszenie 
kerygmatu, czyli podstawowych prawd wiary, które prowadzą do nawró-
cenia. Papież Franciszek wskazuje, że kerygmat nie jest tylko jednym z ele-
mentów katechezy, lecz zasadniczym jej rdzeniem, który powinien być 
głoszony „z entuzjazmem i mocą Ducha Świętego”20. To pierwsze głosze-
nie Ewangelii powinno być skierowane zarówno do osób ochrzczonych, 

19  EG 163.
20  EG 164.



151Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

jak i tych, które dopiero odkrywają wiarę. Celem kerygmatu jest wzbu-
dzenie pragnienia osobistego spotkania z Chrystusem i podjęcia decy-
zji o podążaniu za Nim. W praktyce duszpasterskiej oznacza to, że każda 
formacja sakramentalna powinna rozpoczynać się od głoszenia Dobrej 
Nowiny w sposób zrozumiały i żywy. W „katechumenacie parafialnym” 
kerygmat ma fundamentalne znaczenie, ponieważ stanowi punkt wyj-
ścia dla dalszego wzrastania w wierze. W przeciwieństwie do tradycyjnej 
katechezy, która często zaczyna się od wymagań moralnych i nauczania 
doktrynalnego, katechumenat kładzie nacisk na doświadczenie miłości 
Boga i zaproszenie do relacji z Chrystusem.

„Katechumenat parafialny” nie ogranicza się jedynie do nauczania 
i przekazywania treści doktrynalnych, ale ma charakter ewangeliza-
cyjny. Ewangelizacja w tym kontekście oznacza nie tylko głoszenie Słowa 
Bożego, ale także ukazywanie wiary poprzez świadectwo życia i zaanga-
żowanie w misję Kościoła. Franciszek w Evangelii gaudium podkreśla, że 
ewangelizacja nie może być oderwana od rzeczywistości społecznej – Koś-
ciół powinien wychodzić na peryferie, angażować się w życie ludzi i towa-
rzyszyć im w ich codziennych trudnościach21.

W ramach katechumenatu ewangelizacja nie jest jedynie etapem wstęp-
nym, ale przenika cały proces formacyjny. Osoby przygotowujące się do 
sakramentów są zachęcane do aktywnego uczestnictwa w życiu parafii, 
podejmowania działań charytatywnych oraz świadomego angażowania 
się w misję ewangelizacyjną. Taki model formacji sprawia, że wiara prze-
staje być jedynie zestawem prawd do zapamiętania, a staje się rzeczywi-
stością przeżywaną we wspólnocie.

„Katechumenat parafialny” zakłada, że wiara nie jest jedynie kwestią 
intelektualnego poznania prawd religijnych, ale osobistą decyzją o pój-
ściu za Chrystusem. W Evangelii gaudium Franciszek zwraca uwagę, że 
„nie można być chrześcijaninem jedynie z przyzwyczajenia”22, ale należy 
świadomie odpowiedzieć na wezwanie Boga i podjąć decyzję o życiu 
według Ewangelii.

Tradycyjny model katechezy sakramentalnej zakładał, że osoby przygo-
towujące się do sakramentów posiadają już podstawową relację z Bogiem. 
„Katechumenat parafialny” odchodzi od tego założenia i prowadzi kandy-
datów do podjęcia świadomej decyzji wiary. Formacja nie polega jedynie 

21  EG 176.
22  EG 164.



152 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

na przekazywaniu informacji, ale na prowadzeniu ku osobistemu wybo-
rowi Jezusa jako Pana i Zbawiciela.

Katecheza w modelu katechumenalnym różni się od dotychczasowej 
katechezy oraz przede wszystkim od nauki religii w szkole. W centrum 
znajduje się doświadczenie wiary, które jest stopniowo pogłębiane poprzez 
liturgię, modlitwę i uczestnictwo we wspólnocie. Evangelii gaudium pod-
kreśla, że formacja chrześcijańska powinna być procesem „mistagogicz-
nym”, to znaczy wprowadzającym w tajemnice wiary i sakramentów23.

Katecheza mistagogiczna nie ogranicza się do nauczania o sakramen-
tach, ale pomaga wiernym odkrywać ich głębokie znaczenie w życiu ducho-
wym. Osoby uczestniczące w katechumenacie uczą się, jak sakramenty 
są rzeczywistym spotkaniem z Chrystusem i w jaki sposób mogą kształ-
tować ich codzienność. Taki model formacji pozwala na lepsze przeżywa-
nie sakramentów i budowanie trwałej relacji z Bogiem.

W dotychczasowym modelu duszpasterskim sakramenty były trakto-
wane jako zwieńczenie pewnego etapu formacji, w konsekwencji czego 
po bierzmowaniu wielu młodych ludzi przestaje uczestniczyć w życiu 
parafii. „Katechumenat parafialny” odwraca to podejście, ukazując 
sakramenty jako część długofalowego procesu wtajemniczenia w życie 
chrześcijańskie.

Franciszek w Evangelii gaudium wskazuje, że Kościół powinien poma-
gać wiernym w dalszym rozwoju duchowym po przyjęciu sakramentów24. 
Dlatego katechumenat obejmuje także formację po ich przyjęciu, aby 
umożliwić nowo ochrzczonym i bierzmowanym dalszy wzrost w wierze. 
Kluczowe jest, aby sakramenty nie były traktowane jako punkt końcowy, 
ale jako moment przejścia do nowego etapu duchowej drogi.

Ostatnim, ale fundamentalnym elementem „katechumenatu parafial-
nego” jest pełne włączenie wiernych w życie wspólnoty. Papież w Evangelii 
gaudium podkreśla, że Kościół powinien formować uczniów-misjonarzy, 
którzy będą aktywnie uczestniczyć w ewangelizacji i życiu wspólnoty25.

Proces katechumenalny nie kończy się wraz z przyjęciem sakramen-
tów, ale otwiera przed wiernymi możliwość zaangażowania się w para-
fię. Wierni są zapraszani do wspólnot modlitewnych, grup apostolskich 
oraz do podejmowania działań ewangelizacyjnych i charytatywnych. 

23  EG 163.
24  EG 174.
25  EG 120.



153Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

W ten sposób formacja chrześcijańska nie ogranicza się do zdobywania 
wiedzy, ale staje się rzeczywistością wiary przeżywaną we wspólnocie.

IV. Warunki określające rozwój parafii 

„Katechumenat parafialny” jako model formacji wiernych może funk-
cjonować skutecznie jedynie w dobrze zorganizowanej i żywej wspólnocie 
parafialnej. Sama zmiana podejścia do przygotowania do sakramentów 
nie wystarczy, jeśli parafia nie spełnia określonych warunków sprzyja-
jących długofalowej formacji i zaangażowaniu wiernych. Papież Franci-
szek w Evangelii gaudium podkreśla, że parafia powinna być „Kościołem 
wychodzącym”, miejscem, w którym ludzie mogą rzeczywiście doświad-
czyć wspólnoty, wzrastania w wierze i misji ewangelizacyjnej26.

Dobra parafia to taka, która nie ogranicza się do administracyjnej 
obsługi sakramentów, ale stanowi przestrzeń autentycznej wspólnoty 
wiernych, formacji duchowej i aktywnego udziału w życiu Kościoła. Aby 
„katechumenat parafialny” mógł przynieść owoce, musi on być realizo-
wany w parafii, która spełnia kilka podstawowych warunków.

Parafia powinna być miejscem, w którym wierni mają możliwość 
pogłębiania swojej relacji z Bogiem poprzez modlitwę i adorację Naj-
świętszego Sakramentu. Papież Franciszek zwraca uwagę, że „bez dłuż-
szego trwania na adoracji, spotkaniu z Bogiem i pokornej prośbie o Jego 
pomoc, łatwo popadamy w złudzenie, że to my jesteśmy głównymi boha-
terami misji Kościoła”27.

Adoracja nie jest tylko indywidualnym aktem pobożności, ale także 
sposobem na wprowadzenie wiernych w głębsze życie duchowe. W kon-
tekście „katechumenatu parafialnego” oznacza to, że formacja nie może 
ograniczać się do spotkań edukacyjnych – musi również obejmować 
momenty modlitwy i kontemplacji, które pomogą wiernym w głębszym 
przeżywaniu sakramentów. Parafia, która troszczy się o adorację, staje 
się przestrzenią autentycznej formacji duchowej, w której wierni mogą 
dojrzewać w wierze i doświadczać bliskości Boga.

„Katechumenat parafialny” wymaga środowiska, w którym nowo wta-
jemniczeni mogą znaleźć wsparcie i miejsce do wzrastania w wierze. Evan-

26  EG 28.
27  EG 262.



154 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

gelii gaudium podkreśla, że wspólnota chrześcijańska nie powinna być 
anonimowym zbiorem jednostek, ale miejscem, gdzie ludzie rzeczywi-
ście się znają, wspierają i dzielą swoim doświadczeniem wiary28.

Parafia powinna być przestrzenią relacji i zaangażowania, w której 
wierni mogą odkrywać swoją tożsamość chrześcijańską i wzrastać we 
wspólnocie. W modelu katechumenalnym szczególnie istotną rolę odgry-
wają grupy formacyjne, małe wspólnoty oraz osoby odpowiedzialne za 
towarzyszenie kandydatom do sakramentów. W parafiach, w których 
brakuje takiej wspólnotowej dynamiki, katechumenat może stać się jedy-
nie formalnym procesem edukacyjnym, zamiast być rzeczywistą drogą 
duchowego wzrostu.

Żywa parafia to nie tylko miejsce modlitwy i formacji, ale także prze-
strzeń czynnej miłości bliźniego. Papież Franciszek w Evangelii gaudium 
podkreśla, że opcja preferencyjna na rzecz ubogich jest kluczowym ele-
mentem misji Kościoła29. Parafia, w której funkcjonuje katechumenat, 
powinna aktywnie angażować się w dzieła charytatywne, co jest nie tylko 
wyrazem chrześcijańskiej miłości, ale także sposobem na formowanie 
wiernych w duchu ewangelicznego miłosierdzia.

W „katechumenacie parafialnym” kluczowe znaczenie ma formacja 
do służby innym. Osoby przygotowujące się do sakramentów powinny 
być włączane w różne formy działalności charytatywnej, co pozwala im 
lepiej zrozumieć chrześcijańską misję i budować swoją wiarę poprzez 
konkretne działania. Parafia, która realizuje ideę miłosierdzia w prak-
tyce, daje katechumenom przykład, że wiara nie jest jedynie teorią, ale 
żywym świadectwem.

„Katechumenat parafialny” jest procesem formacyjnym, który wymaga, 
aby parafia była miejscem systematycznej edukacji chrześcijańskiej. Evan-
gelii gaudium podkreśla, że wiara powinna być stale pogłębiana i rozwi-
jana, a Kościół nie może ograniczać się do przygotowania do sakramentów, 
lecz powinien prowadzić wiernych ku dojrzałości w wierze30.

Parafia, w której działa katechumenat, powinna mieć dobrze funkcjo-
nujący system formacji, obejmujący zarówno katechezę dla dzieci i mło-
dzieży, jak i dla dorosłych. Stała formacja biblijna, teologiczna i duchowa 
powinna być dostępna dla wszystkich wiernych, aby proces wtajemnicze-

28  EG 24.
29  EG 199.
30  EG 34.



155Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

nia chrześcijańskiego nie kończył się na przyjęciu sakramentów, ale pro-
wadził do coraz głębszego rozumienia i przeżywania wiary.

Podstawowym celem „katechumenatu parafialnego” jest formowanie 
uczniów-misjonarzy, którzy nie tylko przyjmują sakramenty, ale również 
angażują się w ewangelizację. Evangelii gaudium podkreśla, że każda para-
fia powinna mieć „mentalność misyjną” i wychodzić do tych, którzy są 
daleko od Kościoła31.

Parafia, w której działa katechumenat, powinna prowadzić aktywną 
ewangelizację, docierać do osób poszukujących wiary i oferować im kon-
kretne możliwości formacji. Ewangelizacja nie może ograniczać się do 
wewnętrznej działalności parafii – musi wychodzić na zewnątrz i anga-
żować wiernych w misję Kościoła. „Katechumenat parafialny” stanowi 
skuteczne narzędzie realizacji tego zadania, ponieważ przygotowuje ludzi 
nie tylko do osobistego przeżywania wiary, ale także do dzielenia się nią 
z innymi.

V. Rola świeckich w formacji parafialnej 

Współczesny Kościół nie może ograniczać się do modelu duszpaster-
stwa opartego wyłącznie na działalności duchowieństwa. Papież Franci-
szek w Evangelii gaudium podkreśla, że wszyscy ochrzczeni są powołani 
do ewangelizacji i uczestnictwa w misji Kościoła32. Rola świeckich w for-
macji parafialnej jest nie tylko uzupełnieniem działalności kapłanów, ale 
fundamentalnym elementem budowania wspólnoty wierzących. W kon-
tekście „katechumenatu parafialnego” świeccy pełnią kluczowe funkcje 
jako katecheci, animatorzy grup formacyjnych oraz świadkowie wiary.

Kościół w dokumentach, takich jak Evangelii nuntiandi, Catechesi tra-
dendae i Evangelii gaudium, wielokrotnie podkreślał, że duszpasterstwo 
nie może być ograniczone do samego kleru. Obecne wyzwania ewangeli-
zacyjne wymagają pełniejszego zaangażowania wiernych świeckich, któ-
rzy mogą skuteczniej docierać do różnych środowisk i wspierać innych 
w drodze wiary. Parafia jako wspólnota powinna więc być miejscem, gdzie 
świeccy nie tylko uczestniczą w liturgii, ale aktywnie angażują się w pro-
ces formacyjny i ewangelizacyjny.

31  EG 154.
32  EG 120.



156 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

Jednym z najważniejszych aspektów roli świeckich w formacji parafial-
nej jest ich uczestnictwo w ewangelizacji. Franciszek w Evangelii gaudium 
wskazuje, że Kościół powinien wyjść z duszpasterstwa konserwacyjnego 
i przejść do duszpasterstwa misyjnego, w którym każdy wierny czuje się 
powołany do głoszenia Dobrej Nowiny33. Świeccy, będąc obecni w swoich 
rodzinach, miejscach pracy i środowiskach społecznych, mają unikalne 
możliwości docierania do tych, którzy są daleko od Kościoła.

Zaangażowanie świeckich w ewangelizację powinno być częścią dusz-
pasterstwa parafialnego. „Katechumenat parafialny” nie ogranicza się 
jedynie do osób przygotowujących się do sakramentów – ma na celu rów-
nież formowanie ich do apostolstwa i misyjnego świadectwa w świecie. 
Parafia powinna więc zapewnić wiernym możliwość zdobywania umie-
jętności ewangelizacyjnych, prowadząc warsztaty, rekolekcje i spotkania 
przygotowujące do misji w codziennym życiu.

Ważnym zadaniem świeckich jest posługa katechetów i animatorów 
w parafii. Catechesi tradendae Jana Pawła II podkreśla, że katecheza nie 
może być ograniczona do formalnych lekcji religii, ale powinna angażo-
wać świeckich jako świadków wiary i nauczycieli34. Papież Franciszek 
w Evangelii gaudium zaznacza, że katecheci są fundamentem działalno-
ści ewangelizacyjnej Kościoła i powinni być dobrze przygotowani do swo-
jej misji35.

W „katechumenacie parafialnym” katecheci nie tylko przekazują wie-
dzę, ale także towarzyszą katechumenom w ich drodze wiary. Ich zada-
niem jest prowadzenie spotkań, dzielenie się osobistym świadectwem 
oraz pomaganie w praktycznym wprowadzeniu w życie chrześcijańskie. 
W wielu parafiach brakuje jednak odpowiednio przygotowanych kate-
chetów, dlatego konieczne jest ich formowanie poprzez kursy, szkolenia 
i rekolekcje.

Parafia jako żywa wspólnota wierzących potrzebuje liderów świeckich, 
którzy będą animować jej życie. Papież Franciszek wskazuje, że Kościół 
powinien dawać świeckim większą przestrzeń do podejmowania inicja-
tyw duszpasterskich i ewangelizacyjnych36. Liderzy świeccy mogą pełnić 
kluczowe role w organizacji spotkań formacyjnych, grup modlitewnych 
i wydarzeń parafialnych.

33  EG 25.
34  CT 16.
35  EG 163.
36  EG 102.



157Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

„Katechumenat parafialny” wymaga osób, które podejmą się długofa-
lowego towarzyszenia nowym członkom wspólnoty. Nie wystarczy samo 
przekazanie wiedzy – kluczowe jest tworzenie relacji, w których nowi 
członkowie parafii mogą czuć się częścią Kościoła. Wspólnoty forma-
cyjne, takie jak grupy biblijne, ruchy apostolskie czy wspólnoty modli-
tewne, odgrywają w tym procesie istotną rolę.

Zaangażowanie świeckich nie ogranicza się do posługi w parafii – waż-
nym aspektem ich misji jest świadectwo w codziennym życiu. Evangelii 
gaudium podkreśla, że głoszenie Ewangelii nie polega wyłącznie na naucza-
niu, ale przede wszystkim na życiu zgodnym z wartościami chrześcijań-
skimi37. Współczesne wyzwania, takie jak laicyzacja i relatywizm moralny, 
wymagają od wierzących odwagi w manifestowaniu swojej wiary i świa-
domego angażowania się w życie społeczne.

„Katechumenat parafialny” ma za zadanie kształtowanie wiernych, 
którzy nie tylko znają swoją wiarę, ale potrafią ją przeżywać i dzielić się 
nią w swoich środowiskach. Kościół nie może ograniczać się do formo-
wania osób do przyjęcia sakramentów – powinien pomagać im w odkry-
waniu, jak żyć Ewangelią na co dzień.

„Katechumenat parafialny” nie może istnieć bez wspólnoty, która 
wspiera nowych wiernych i pomaga im wzrastać w wierze. W Evangelii gau-
dium Franciszek podkreśla, że Kościół nie jest jedynie strukturą instytu-
cjonalną, ale przede wszystkim wspólnotą uczniów-misjonarzy38. Parafia 
powinna więc rozwijać różne formy życia wspólnotowego, które umożli-
wią świeckim nie tylko zdobywanie wiedzy religijnej, ale także wspólne 
przeżywanie wiary. Dobrze funkcjonująca parafia powinna zapewniać 
przestrzeń do spotkań, formacji i modlitwy dla różnych grup wiekowych 
i stanowych. Wspólnoty małżeńskie, młodzieżowe, ruchy modlitewne 
i grupy apostolskie powinny być otwarte na wszystkich, którzy pragną 
rozwijać swoją wiarę. Dzięki temu „katechumenat parafialny” nie będzie 
jedynie etapem przygotowania do sakramentów, ale elementem wprowa-
dzającym w życie Kościoła jako dynamicznej wspólnoty wierzących.

37  EG 64.
38  EG 120.



158 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

VI. Wnioski i postulaty 

„Katechumenat parafialny” jako nowy model formacji stanowi odpo-
wiedź na współczesne wyzwania duszpasterskie, które ukazują niewy-
starczalność dotychczasowego systemu przygotowania do sakramentów. 
Analiza dokumentów Kościoła, w tym Evangelii gaudium, Evangelii nun-
tiandi, Catechesi tradendae, a także wskazań Konferencji Episkopatu Pol-
ski dotyczących przygotowania do sakramentów pozwala sformułować 
istotne wnioski i postulaty dotyczące zmian w podejściu do formacji wier-
nych w parafii. W obliczu kryzysu wiary, sekularyzacji i formalizmu sakra-
mentalnego konieczne jest przyjęcie nowego modelu duszpasterskiego, 
który nie ogranicza się do nauczania doktrynalnego, lecz prowadzi wier-
nych do osobistego spotkania z Chrystusem i aktywnego uczestnictwa 
w życiu wspólnoty parafialnej.

Dotychczasowy system przygotowania do sakramentów traktował je 
jako cel katechezy, co prowadziło do sytuacji, w której wielu wiernych 
po ich przyjęciu nie kontynuowało swojej drogi wiary. Evangelii gaudium 
podkreśla, że Kościół powinien prowadzić duszpasterstwo oparte na dłu-
gofalowym towarzyszeniu i formacji uczniów-misjonarzy39. Odejście od 
schematu edukacyjnego na rzecz „katechumenatu parafialnego” oznacza, 
że sakramenty powinny być postrzegane nie jako zwieńczenie drogi, ale 
jako element procesu wtajemniczenia chrześcijańskiego. Wprowadzenie 
katechumenatu w parafiach pozwoli na stopniowe prowadzenie wiernych 
do głębszego przeżywania wiary, które nie kończy się wraz z przyjęciem 
sakramentów, lecz rozwija się w dalszym życiu wspólnotowym.

Formacja sakramentalna nie może ograniczać się do spotkań w parafii, 
lecz musi angażować rodzinę jako podstawową wspólnotę chrześcijańską. 
Dyrektorium Duszpasterstwa Rodzin podkreśla, że rodzina jest „pierwszym 
miejscem katechezy” i powinna być aktywnie włączana w proces forma-
cyjny40. Współczesne doświadczenie duszpasterskie ukazuje jednak, że 
wielu rodziców i chrzestnych nie posiada wystarczającej formacji, aby 
pełnić swoją rolę w przekazie wiary. Dlatego „katechumenat parafialny” 
powinien obejmować także formację rodziców i opiekunów, tak, aby ich 
rola w przygotowaniu dzieci i młodzieży do sakramentów była bardziej 
świadoma i aktywna.

39  EG 25.
40  DD 18–30.



159Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

Rodzice powinni być zapraszani do uczestnictwa w spotkaniach kate-
chumenalnych, aby mogli pogłębiać własną wiarę i lepiej towarzyszyć 
swoim dzieciom. Formacja rodzinna musi być integralnym elementem 
duszpasterstwa parafialnego, ponieważ bez jej zaangażowania trudno 
mówić o skutecznym przekazie wiary kolejnym pokoleniom.

„Katechumenat parafialny” nie ogranicza się do okresu przygotowa-
nia do sakramentów – jego celem jest stworzenie środowiska, w którym 
wierni mogą wzrastać duchowo przez całe życie. Evangelii gaudium wska-
zuje, że Kościół powinien być przestrzenią „sztuki towarzyszenia”, w której 
wierni doświadczają wsparcia w swojej drodze wiary41. W praktyce oznacza 
to, że parafia powinna rozwijać system formacji obejmujący różne grupy 
wiekowe i stanowe, tak aby każdy wierny miał możliwość dalszego wzra-
stania w wierze po przyjęciu sakramentów. Towarzyszenie powinno obej-
mować nie tylko katechezę, ale także spotkania modlitewne, wspólnoty 
formacyjne i kierownictwo duchowe. W szczególności młodzież i dorośli, 
którzy przyjmują sakramenty, powinni mieć możliwość dalszej formacji, 
aby nie zatrzymywali się na podstawowym etapie edukacji religijnej.

Papież Franciszek wielokrotnie podkreślał, że Kościół nie może ograni-
czać swojej misji ewangelizacyjnej do duchowieństwa – świeccy powinni 
być aktywnymi uczestnikami życia parafialnego i procesu formacyjnego42. 
„Katechumenat parafialny” wymaga, aby świeccy pełnili rolę katechetów, 
animatorów i liderów grup formacyjnych.

Wiele parafii zmaga się z brakiem wykwalifikowanych katechetów 
parafialnych, co utrudnia skuteczną formację sakramentalną. Wprowa-
dzenie systematycznej formacji dla świeckich, którzy chcą angażować 
się w katechezę i ewangelizację, powinno stać się priorytetem duszpa-
sterskim. Świeccy, którzy posiadają doświadczenie wiary i odpowiednią 
formację, mogą skutecznie wspierać katechumenów i innych wiernych 
w ich drodze duchowej.

Parafie powinny także rozwijać różne formy wspólnot świeckich, w któ-
rych wierni mogą dzielić się swoją wiarą i wzajemnie się wspierać. Model 
wspólnoty uczniów-misjonarzy, opisany w Evangelii gaudium, zakłada, 
że Kościół nie jest jedynie strukturą hierarchiczną, ale żywą wspólnotą, 
w której każdy wierny ma swoją rolę w ewangelizacji i formacji innych43.

41  EG 169.
42  EG 102; EG 120.
43  EG 120.



160 Bp Artur Ważny, ks. Marcin Słodczyk 

„Katechumenat parafialny” nie jest jedynie nową metodą przygotowa-
nia do sakramentów, ale całościowym modelem duszpasterskim, który 
odpowiada na potrzeby współczesnego Kościoła. Odejście od schematu 
katechezy „przedsakramentalnej” na rzecz katechumenatu oznacza wpro-
wadzenie nowej jakości w formacji wiernych.

W Evangelii gaudium Franciszek podkreśla, że Kościół powinien być 
„bardziej misyjny, otwarty i dynamiczny”44, a „katechumenat parafialny” 
jest narzędziem realizacji tej wizji. Dzięki temu modelowi wierni nie tylko 
przyjmują sakramenty, ale stają się rzeczywistymi uczestnikami życia 
Kościoła, angażując się w modlitwę, wspólnotę i ewangelizację.

Przyjęcie modelu katechumenalnego w parafiach wymaga zmian 
organizacyjnych i mentalnych, ale jest konieczne, jeśli Kościół ma sku-
tecznie odpowiadać na współczesne wyzwania duszpasterskie. Wprowa-
dzenie tego systemu może przyczynić się do ożywienia życia parafialnego, 
zwiększenia zaangażowania wiernych oraz budowania wspólnoty ucz-
niów-misjonarzy, która będzie dynamicznie ewangelizować i formować 
kolejne pokolenia wiernych.

44  EG 25.



161Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce. 
Wyzwania, szanse i strategie na przyszłość

Bp Grzegorz Suchodolski,  
bp dr Adam Bab

Młode pokolenie jest aktualnie dla Kościoła w Polsce najważniejszym 
adresatem misji ewangelizacyjnej. Jest jednocześnie adresatem najtrud-
niejszym. Młodzi sprawnie odnajdują się w świecie, którego funkcjonowa-
nie oparte jest na technologiach cyfrowych, a jednocześnie mają problem 
z budowaniem relacji oraz tracą kontakt z pokoleniem swoich rodziców 
i dziadków. Ów kryzys komunikacyjny objawia się nie tylko w trudnoś-
ciach z przekazem wiary i wartości transcendentnych, ale też całego dzie-
dzictwa kulturowego. Socjologowie wskazują trzy główne siły kształtujące 
mentalność młodzieży. Są to: sekularyzacja, konsumpcjonizm i indywidu-
alizm1. Ostrzeganie ich przed zgubnym wpływem tych nurtów jest raczej 
daremne. Żyją w świecie, jaki zastali, a nie stworzyli. Nie postrzegają go 
jako wrogiego czy szkodliwego. Przyjmują go takim, jaki jest, i korzy-
stają z niego. Jednocześnie zdają się żyć niejako we własnym świecie, do 
którego nie jest łatwo się dostać drogą tradycyjnego autorytetu. Potrzeba 
z nimi być, nauczyć się ich języka i wartościowania, aby nawiązać dia-
log i zdobyć zaufanie potrzebne do zaproponowania więzi z Chrystusem. 
Relacja z Bogiem ma mieć wartość praktyczną, ma być skuteczna i poży-
teczna życiowo. Proponowanie jej czy też opowiadanie o niej nie może się 
więc odbywać językiem abstrakcyjnym, odległym od życia codziennego 
i nasączonym słownictwem rozumianym tylko przez mówiącego. Dla-
tego wskazane jest, aby zanim wydarzy się „głoszenie”, wcześniej miało 
miejsce „słuchanie”. To zaś nie jest możliwe bez spotkania. Jego trzeba 
szukać i aranżować.

1  J. Mariański, Kościół katolicki w Polsce w kontekście społecznym. Studium socjologiczne, 
Warszawa 2018; J. M. Twenge, iGen, Sopot 2019.



162 Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab 

I. Perspektywa socjologiczna

Wszyscy zaangażowani w duszpasterstwo młodzieży karmią swój zapał 
ewangelizacyjny Słowem Bożym i autentycznym uczestnictwem w życiu 
oraz misji Kościoła. Dla większej skuteczności apostolskiego działania 
pożyteczne jest także korzystanie z wiedzy, która pozwala lepiej rozumieć 
rzeczywistość i zachodzące w niej procesy. Dominująca tendencja spadku 
poziomu wiary religijnej oraz praktykowania wśród młodych w Polsce 
jest solidnie zbadana przez socjologów religii i opisana. Na potrzeby tego 
artykułu zostaną przypomniane podstawowe dane dotyczące dziejącego 
się zjawiska. Początek budowania nowego systemu ustrojowego w Pol-
sce w 1989 r. wyznacza także nowy kontekst dla działalności duszpaster-
skiej Kościoła. Wraz ze zmianami społeczno-politycznymi, procesami 
modernizacji społecznej, pluralizacji i wzmacniania tendencji indywi-
dualistycznych w globalizującym się świecie pojawiły się nowe trendy 
i zjawiska w postawach religijnych również w Polsce. Stopniowo zaczęły 
narastać tendencje sekularyzacyjne, początkowo dość wolno, by później 
coraz wyraźniej przyspieszyć. Proces ten zwłaszcza w odniesieniu do mło-
dzieży został określony przejściem od „sekularyzacji pełzającej” do „seku-
laryzacji galopującej”2. W ostatnich trzydziestu latach spadła liczba osób 
deklarujących wiarę z 94% (1992 r.) do 82% (2022 r.) w odniesieniu do całej 
populacji Polaków. Wyraźniej proces sekularyzacji widać w odniesieniu 
do praktyk religijnych. Na początku lat dziewięćdziesiątych systematycz-
nie w niedzielnej Eucharystii uczestniczyło 70% spośród przyznających 
się do wiary, zaś w trzeciej dekadzie XXI w. odsetek ten wynosi około 
42%. Przewaga osób niewierzących i niepraktykujących spośród wierzą-
cych ujawnia się bardzo wyraźnie w odniesieniu do młodzieży. Aktualnie 
liczba młodych deklarujących wiarę i jej praktykowanie oscyluje wokół 
wartości 23%. Najszybsze zamiany sekularyzacyjne odnotowywane są 
w pokoleniu pomiędzy 18. a 24. rokiem życia. Religijność młodych ludzi 
związana jest też z dodatkowymi cechami, jak: wybiórcze podejście do 
kwestii doktrynalnych, a zwłaszcza moralnych; przywiązanie do autono-
mii i samostanowienia, również w sferze religijności; dystans do instytu-
cjonalnego wymiaru Kościoła. Łatwo zauważyć, że tak opisane postawy 
młodego pokolenia nie przystają już do tradycyjnego modelu duszpaster-

2  M. Grabowska, Bóg a sprawa polska. Poza granicami teorii sekularyzacji, Warszawa 
2018.



163Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

stwa, w którym istotną rolę odgrywa autorytet duchownych i wierność 
praktykom religijnym. Nie jest to jednak wyczerpujący opis współczesnej 
polskiej młodzieży. Szansą na spotkanie z Kościołem są następujące ocze-
kiwania przynajmniej części młodych ludzi: życia opartego na autentycz-
nej miłości, w tym małżeńskiej i rodzinnej, poczucie aktywnej i sprawczej 
obecności w społeczeństwie, otwartość na doświadczenie Boga czerpane 
od osób autentycznie żyjących wiarą, przywiązanie wagi do solidnego 
i racjonalnego uzasadniania wyborów światopoglądowych oraz religijnych. 
Należy również pamiętać, że funkcjonowanie młodych ludzi we współ-
czesnym świecie jest zapośredniczone i uwarunkowane technologiami 
cyfrowymi. Wszelkie procedury formalne, urzędowe i jakiekolwiek inne 
aktywności wymagające dobrej orientacji w środowisku internetowym są 
przez młodzież sprawnie opanowywane. Skutkuje to m.in. swoistym sta-
nem przewagi nad pokoleniem rodziców, którzy przestają być przewod-
nikami wprowadzającymi w życie społeczne. W tym aspekcie role nawet 
się odwracają. Zapośredniczone relacje oraz coraz więcej czasu spędza-
nego w świecie wirtualnym powodują narastanie rozmaitych deficytów 
w zakresie bezpośrednich więzi międzyosobowych. Młodzi dorośli gorzej 
radzą sobie w sytuacjach kryzysowych, w budowaniu i podtrzymywaniu 
relacji z innymi ludźmi. Opóźnia się wiek osiągania dojrzałości do wzię-
cia odpowiedzialności za życie własne i innych. Z kolei funkcjonowanie 
w stanie względnego dobrobytu przekłada się na projektowanie szczęśli-
wego życia częściej w oparciu o składniki doczesne niż nadprzyrodzone, 
co jest wzmacniane oddziaływaniem współczesnego konsumpcjonizmu. 
Młodzi ludzie opowiadają się za budową ładu społecznego raczej za pomocą 
tolerancyjnego podejścia do różnych opcji światopoglądowych niż promo-
wania jednego systemu ideowego, nawet gdyby miał być oparty na wspól-
nym dla wszystkich prawie naturalnym. 

Ten szkic opisujący polską młodzież najbardziej przystaje do poko-
lenia urodzonego i wzrastającego w pierwszych dekadach XXI w. Są to 
młodzi ludzie, do których (i z którymi) skierowana będzie bieżąca ewan-
gelizacyjna działalność Kościoła. W tym miejscu warto dodać, że aktual-
nie socjolodzy wskazują również na tendencje desekularyzacyjne, które 
oznaczają różne formy odradzania się religii i religijności, ponowne poszu-
kiwanie sacrum i duchowości, pojawianie się nowych form religijności 
pozakościelnej i zindywidualizowanej. Świadomość tego faktu jest zna-
kiem nadziei, ale też wyzwaniem dla refleksji nad duszpasterstwem  
młodzieży.



164 Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab 

II. Perspektywa ewangeliczna

Dane opisujące współczesną młodzież wypracowywane przez nauki 
humanistyczne są cenne dla programowania strategii duszpasterskiej 
w Kościele. Nie są one jednak jedynym punktem widzenia całej problema-
tyki. Apostolska działalność Kościoła integralnie pojęta musi uwzględniać 
spojrzenie nadprzyrodzone, bo taki też jest cel tejże działalności. Praca 
z młodymi i dla młodych służy budowaniu ich więzi z Chrystusem. Miarą 
rozwoju wiary jest coraz doskonalsze przeżywanie swojej wolności pod-
danej w posłuszeństwo Bogu i włączanie siebie w posłannictwo Kościoła 
– Mistycznego Ciała Chrystusa. Na zjawisko „galopującej sekularyzacji” 
młodzieży Kościół nie może mieć innej odpowiedzi niż większe zaanga-
żowanie ewangelizacyjne. Zauważyć należy, że nie jest to odpowiedź nad-
zwyczajna. Ewangelizacja jest bowiem stałą i jedyną (!) misją Kościoła. 
Tragiczna byłaby jego samoświadomość, gdyby ewangelizacyjne przyna-
glenie byłoby prowokowane jedynie przez procesy sekularyzacyjne, a nie 
przez sam nakaz Chrystusa (por. Mt 28,19). Niestety, być może taki błąd 
został popełniony w polskim duszpasterstwie ogólnym, gdy ewangelizacja 
została „powierzona” bezwładnym mechanizmom kulturowym, a zanie-
dbano wartość osobistego świadectwa i głoszenie kerygmatu. Jednakże 
szukanie winnych rozkwitu neopogaństwa jest niepotrzebną stratą czasu 
i energii. Ewangelizacja młodego pokolenia jest zadaniem najpilniejszym. 
Jakie podpowiedzi dla tego dzieła wynikają z lektury Ewangelii? W relacjach 
synoptyków odnotowane jest spotkanie Chrystusa z młodym człowiekiem, 
do którego doszło z inicjatywy tego drugiego i zostało sprowokowane przez 
trapiące go pytanie o życie wieczne (por. Mt 19,16-22; Mk 10,17-22; Łk 18,18-
23). Bogatą i wciąż aktualną interpretację tej perykopy zawiera List Jana 
Pawła II do młodych z 1985 r. Parati semper. W odniesieniu do duszpasterstwa 
młodzieży dwie kwestie warte są podkreślenia. Pierwsza to postawa Chry-
stusa – Dobrego Pasterza, który na młodego człowieka „spojrzał z miłoś-
cią” (Mk 10,21). Kościół nie może być zaalarmowany duchowym stanem 
młodego jedynie przez diagnozy stawiane przez socjologów. Do podjęcia 
pilnego dzieła ewangelizacji winna wystarczać wzorowana na Chrystusie 
pasterska miłość. Ona przynagla do tego, aby najlepsze energie i kreatyw-
ność duszpasterską skierować w stronę osób młodych, które są porywane 
przez silny nurt sekularyzacji i oddalają się od świata nadprzyrodzonego. 
Wyzwaniem jest wzrastający dystans młodzieży do Kościoła i rzadko sta-
wiane przez nią pytania o życie wieczne. Właśnie kreatywna ewangelizacja 



165Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

winna służyć zmniejszaniu owego dystansu i tworzeniu okazji do spotka-
nia oraz dialogu. Drugą kwestię można określić mianem paradygmatu 
wolnościowego w duszpasterstwie młodzieży. Spotkanie Jezusa z bogatym 
młodzieńcem nie zakończyło się sukcesem. Młody człowiek nie przyjął 
propozycji pójścia za Mistrzem z Nazaretu, bo był uwikłany w zależność 
od dóbr tego świata. Chrystus pozwolił mu odejść, szanując wybór i wol-
ność młodzieńca. Nie ma powodu, aby Chrystusowi zarzucać brak kom-
petencji pedagogicznych, które objawiły się w niewłaściwym postawieniu 
wymagań. Wybór Chrystusa jako Pana i Zbawiciela nie może być oparty 
na kompromisowym i negocjacyjnym podejściu do wartości ewangelicz-
nych. Wydaje się, że czasami brakuje w podejściu do młodych takiej dusz-
pasterskiej odwagi szanowania ich wolności, w tym do decyzji odejścia. 
Pozorną odwagą duszpasterską jest wymuszanie zaangażowania religij-
nego za pomocą indeksów i dzienniczków, w których odnotowywany jest 
udział w różnych praktykach. Poprzez te metody młode owce utrzymy-
wane są w zagrodzie, ale nie poznają Pasterza i Jego dobroci. Paradygmat 
wolnościowy w duszpasterstwie młodzieży być może będzie się objawiał 
w mało imponujących statystykach, ale będą one świadectwem realnego 
i osobistego wyboru Chrystusa. Młodzi, którzy autentycznie otworzyli się 
na łaskę wiary, nie są większością, ale są silnym Kościołem.

W Ewangelii odnotowane jest zróżnicowane podejście Chrystusa do ucz-
niów i do przygodnych słuchaczy (tłumów). Uczniom poświęcał dodatkową 
uwagę, wprowadzając ich w głębię tajemnic Królestwa Bożego: „Bez przy-
powieści nie przemawiał do nich. Osobno zaś objaśniał wszystko swoim 
uczniom” (Mk 4,34). Czynił to z intencją nie tylko budowania z uczniami 
bardziej trwałej relacji, ale też z zamiarem uczynienia ich uczestnikami 
swojej misji (por. Mk 3,14; Mt 28,19). W taki sposób winni być postrzegani 
młodzi. Oni chcą być w Kościele i chcą też być Kościołem. Potrzebują pogłę-
bionej formacji i są otwarci na włączanie ich w działalność ewangelizacyjną 
oraz apostolską. Wymagają duszpasterstwa nieuśrednionego, w którym 
rozróżnia się początkujących od zaawansowanych. Ci ostatni są zazwyczaj 
członkami różnych wspólnot i ruchów. Cenią sobie kierownictwo duchowe 
i towarzyszenie w osobistym rozwoju. To zaś rodzi zapotrzebowanie na 
kompetentnych duszpasterzy, którzy potrafią niepowierzchownie i nie-
zdawkowo im służyć. Młodzi ludzie poszukują duszpasterzy gotowych do 
dialogu na różne tematy, ale przede wszystkim będących specjalistami 
w dziedzinie wiary. Potrzebna jest uważność i czujność pasterska, aby ich 
formacja wzmacniała poczucie ewangelizacyjnej odpowiedzialności ukie-



166 Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab 

runkowanej przede wszystkim na ukazywanie innym Chrystusa i Jego 
wybór, a wtórnie – na powiększenie własnej wspólnoty. Innym wymia-
rem tego wyzwania jest ekumeniczna otwartość, która będzie wolna od 
podejrzliwego i nieufnego traktowania przedstawicieli innych wyzwań. 
Polska jest krajem, w którym Kościół rzymskokatolicki jest wyzwaniem 
większościowym. Procesy migracyjne, a także oddziaływanie mediów elek-
tronicznych coraz częściej kształtują relacje do innych wyznań w nowych 
proporcjach. Wskazane jest, aby młodzi katolicy, mając dobrze ukształto-
waną własną tożsamość, potrafili razem z innymi chrześcijanami stawić 
czoło współczesnym wyzwaniom. To oni są i będą główną osią duszpa-
sterskiego nawrócenia wspólnot parafialnych.

III. Opcja preferencyjna na rzecz młodych

Ostatnie synody biskupów uczyniły duszpasterstwo młodzieży jed-
nym z centralnych tematów refleksji pastoralnej Kościoła. Adhortacja 
Christus vivit oraz dokumenty związane z Synodem o synodalności pro-
filują duszpasterstwo młodych misyjnie i ewangelizacyjnie. Już wcześ-
niej o opcji preferencyjnej na rzecz młodych mówił Jan Paweł II, idąc za 
postulatami biskupów Kościoła w Ameryce Łacińskiej (por. Orędzie na 
Światowy Dzień Młodzieży 1987). Co kryje się za tym sformułowaniem? 
Wskazać można kilka cech, którymi winno charakteryzować się duszpa-
sterstwo młodzieży w najbliższej przyszłości.

III.1. Młodzi podmiotem duszpasterstwa 

Ludzie młodzi, którzy z wyboru trwają w decyzji wiary, są Kościołem 
tak samo, jak wszyscy inni ochrzczeni. Troszcząc się o rozwój wiary, razem 
z innymi wzmacniają swoje bycie w Kościele i z Kościołem. A to oznacza, 
że również oni progresywnie mogą i powinni uczestniczyć w jego apostol-
skiej misji. Są niezastąpieni w twórczym poszukiwaniu sposobów spot-
kania z innymi ludźmi, a zwłaszcza z rówieśnikami, aby im głosić Dobrą 
Nowinę o Jezusie Chrystusie. Są w stanie dotrzeć tam, gdzie nie dotrze 
duszpasterz. Aby mogli zająć swoje własne miejsce w Kościele, potrzebują 
zaufania i poczucia sprawczości. Taką atmosferę buduje się, gdy osoby 
odpowiedzialne za wspólnoty nie boją się im powierzać konkretnej odpo-
wiedzialności, tworzenia planów duszpasterskich i uczestnictwa w ich 



167Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

ewaluacji oraz dostępu do kościelnej infrastruktury. Doświadczenie kapła-
nów zaangażowanych w pracę z młodymi wskazuje, że wszelkie inicjatywy 
w skali diecezjalnej czy ogólnopolskiej nie są możliwe bez zaangażowa-
nia samych młodych. To wciąż jest wielki kapitał duszpasterski Kościoła 
w Polsce, wyróżniający go w perspektywie światowej. Zdarzały się bowiem 
sytuacje, gdy np. wśród organizatorów Światowych Dni Młodzieży na róż-
nych szczeblach trudno było spotkać młodych katolików. Równolegle do 
troski o rozwój duchowy młodych ludzi warto inwestować w pomnażanie 
ich kompetencji komunikacyjnych, menadżerskich i organizacyjnych.

III.2. Kultura gościnności 

Faktem jest, że większość młodych Polaków umiejscawia swoje życie 
poza widzialnymi strukturami Kościoła. Zjawisko to nie jest jednak całkowi-
cie tożsame z nastawieniem antyklerykalnym, a jeszcze bardziej z postawą 
ateistyczną. W zindywidualizowanym świecie mimo wszystko jest miejsce 
na zainteresowanie wartościami duchowymi. To jest płaszczyzna spotka-
nia i podejmowania wspólnej drogi. Duszpasterstwo młodzieży ukierunko-
wane ewangelizacyjnie winno kojarzyć się ze wspólnotą, która jest otwarta 
na każdego. Jest przyjmująca i gościnna. Nie oznacza to, że treść wiary 
i wymogi moralne są relatywizowane w imię relacji, w których każdy ma 
się czuć dobrze. Chodzi raczej o zaproszenie do wspólnej wędrówki, pod-
czas której będzie się dokonywać wtajemniczenie w życie chrześcijańskie. 
Pogłębianie wiary na każdym etapie pozostaje propozycją-apelem, wobec 
którego wszyscy pozostają wolni. We wspólnocie, która jest gościnna, znaj-
dzie się miejsce dla osób na różnych etapach duchowego rozwoju, o róż-
nym wyglądzie, przynależności do subkultur, a nawet kontrowersyjnych 
poglądach itp. Osoby te w kościelnych środowiskach mogą być odbierane 
z dystansem, ale przez młodych traktowane są raczej z ciekawością. Goś-
cinność kształtuje klimat zaufania i poczucia bezpieczeństwa, w którym 
każdy może usłużyć drugiemu swoim świadectwem. Pielęgnowanie kultury 
przyjęcia i otwartości jest koniecznym działaniem preewangelizacyjnym.

III.3. Prymat kerygmatu 

Duszpasterstwo zorientowane ewangelizacyjnie będzie stawiało keryg-
mat w centrum formacji. Bez względu na poziom duchowego zaangażo-
wania każdy człowiek wezwany jest do odświeżania swojej decyzji wiary 



168 Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab 

i wyboru Chrystusa jako Pana i Zbawiciela. Młodych dotyczy to w sposób 
szczególny. Zaproszenie do wiary w swej istocie pozostaje niezmienne. Jed-
nakże pozytywna odpowiedź zawsze jest bardzo uwarunkowana konteks-
tem. Konfrontowanie młodych ludzi z przesłaniem zawartym w kerygmacie 
winno uwzględniać takie kwestie, jak: racjonalność decyzji wiary, relacja 
pomiędzy prawdami wiary i tezami naukowymi, blaski i cienie humani-
zmu, pluralizm światopoglądowy czy współczesne koncepcje antropolo-
giczne. Istotne jest również zwracanie uwagi, że życie oparte na wierze 
chociaż jest wyborem bardzo osobistym, to jednak do niego się nie ogra-
nicza. Wiara z konieczności wykracza poza prywatność, gdyż osadza we 
wspólnocie wierzących (w Kościele) oraz rodzi wzajemne zobowiązania.

III.4. Różnicowanie treści i metod duszpasterskich 

Pod wieloma względami dzisiejsze społeczeństwo jest zbiorowością 
niejednorodną. Zróżnicowanie dotyczy stanu relacji rodzinnych, statusu 
materialnego i społecznego, kondycji duchowej i psychicznej czy skali 
uczestnictwa w świecie cyfrowym. Młodzież jako określona część popu-
lacji dziedziczy to zróżnicowanie. Z tej racji osoby odpowiedzialne za two-
rzenie środowisk duszpasterskich adresowanych do ludzi młodych winny 
kształtować je ze szczególną uważnością, uwzględniającą różnice w inten-
sywności religijnego zaangażowania. Propozycje uśrednione będą zbyt 
wymagające dla osób będących u progu duchowego rozwoju lub niepocią-
gające dla tych, którzy w doświadczeniu wiary przebyli już pewną drogę. 
Wrażliwość na to zróżnicowanie może nawet rodzić konieczność pracy 
w trybie indywidualnym. Chociaż wydawać się to może bardzo czaso-
chłonne, jest jednak konieczne dla budowania w młodych poczucia bycia 
przyjętym i wysłuchanym. Takie podejście wymaga też rewizji całokształtu 
duszpasterstwa młodzieży, w którym winno pojawić się więcej możliwo-
ści duchowego towarzyszenia i spotkań wychodzących poza zaplanowany 
grafik. Jest to również przestrzeń na kształtowanie postaw wzajemnego 
towarzyszenia we wspólnocie oraz większego zaangażowania świeckich 
liderów. Wskazane jest nawiązanie współpracy ze specjalistami, np. psy-
chologami, aby zapewnić młodym nie tylko wzrost duchowy i środowi-
sko do rozwoju, ale też wsparcie w trudnych życiowych doświadczeniach. 
Młodzi, którzy odkryli wartość wiary, oczekują pomocy we wprowadze-
niu w modlitwę kontemplacyjną, liturgię, adorację Najświętszego Sakra-
mentu czy w głębszą zażyłość ze Słowem Bożym.



169Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

III.5. Adekwatny język 

Młodzi potrafią stworzyć własny, slangowy język. Nie jest to zjawisko 
nowe. Dobra komunikacja z nimi nie musi jednak oznaczać opanowania 
tego języka. Cenniejsze jest rozumienie go i kontekstów społeczno-kultu-
rowych obecnych w codzienności młodych. Dla skutecznego porozumie-
wania się z młodymi jeszcze ważniejsze jest używanie języka naturalnego, 
prostego, wolnego od hermetycznych zwrotów i figur stylistycznych. 
Wskazane jest mówienie obrazowe, objaśniające porównawczo prawdy 
wiary. Młodzi dobrze odbierają przekaz, który jawi się jako praktyczny 
i stosowalny w codziennym życiu. Wydawać się może, że taka transfor-
macja języka naraża nauczanie religijne na spłycenie i rezygnację ze spe-
cyficznych terminów związanych z prawdami objawionymi. Nie tylko 
Boże sprawy wymagają wtajemniczenia, ale również język je opisujący. 
Stosowanie go wobec osób duchowo początkujących niesie ryzyko wywo-
łania wrażenia, że świat wiary jest nieprzystający do konkretnego życia, 
obcy mu i w konsekwencji zbędny. Szukanie dobrego języka nie ma na 
celu zastąpienia nową mową całej tradycji katechizmowej i pobożnoś-
ciowej. Celem jest przerzucenie pomostu pomiędzy realnym światem 
młodego człowieka a realną obecnością Boga w jego życiu. Wydaje się, że 
tradycyjny język kościelnego przepowiadania dla młodych zaangażowa-
nych religijnie nie stanowi bariery komunikacyjnej. Mniej wtajemniczeni 
wymagają prostszego przekazu. Najważniejsza dla wszystkich jest auten-
tyczność i szczerość. Przeciwskuteczny jest zarówno styl moralizatorski, 
jak i język sztucznie młodzieżowy. Obie skrajności nie budzą zaufania.

III.6. Wykorzystanie mediów elektronicznych 

Świat Internetu opisywany jest jako rzeczywistość sama w sobie, jako 
kolejny kontynent czy przestrzeń. Nazywany jest miejscem przebywania 
i obecności. Chociaż są to opisy analogiczne, to jednak oddają, jak wiel-
kie znaczenie i wpływ ma rzeczywistość wirtualna, zwłaszcza dla i na 
młodych. Problematyka ta warta jest wnikliwych badań teologicznopa-
storalnych oraz profesjonalizacji w zastosowaniu. Konieczność włączenia 
mediów elektronicznych w duszpasterską działalność Kościoła jest dziś 
tezą oczywistą. Dla samej młodzieży nie jest już dość oczywiste rozróż-
nianie świata realnego i wirtualnego. Ten ostatni coraz słabiej kojarzony 
jest z charakterem instrumentalnym i rzeczowym. Kościół posługujący się 



170 Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab 

technologiami cyfrowymi daje świadectwo ich służebnej wartości, a zara-
zem przypomina o niezbywalnej wartości ludzkiej osoby. Ludzie młodzi są 
bardzo uwikłani w „relacje” internetowe, często kosztem poczucia własnej 
realnej wartości. Duszpasterstwo młodzieży, które potrafi profesjonalnie 
posługiwać się narzędziami informatycznymi, pomaga młodym cieszyć 
się własną osobową godnością, bez demonizowania osiągnięć cywiliza-
cyjnych. Ta przestrzeń powinna być powierzona właśnie młodym, któ-
rzy dobrze poruszają się w świecie mediów społecznościowych, a zarazem 
potrafią tworzyć treści wysokiej jakości.

III.7. Przyjazność dla osób słabszych 

We wspólnotach młodzieżowych funkcjonujących przy parafiach 
zaobserwować można obecność młodych, których kondycja psychiczna 
lub/i fizyczna jest słabsza. Fakt ten świadczy, że osoby te czują się tam 
przyjęte, doświadczają poczucia bezpieczeństwa, delikatności i szacunku. 
Odnajdują się w relacjach rówieśniczych, które ich rozwijają we włas-
nym tempie, bez presji trendów i mód. W Kościele, który dla nich jest tą 
małą wspólnotą, znalazły swoje miejsce. Młodzi potrafią zatem tworzyć 
więzi wolne od wstydliwego ukrywania rozmaitych niedomagań. Mają 
odwagę przeciwstawić się tendencjom popkulturowym, w których panuje 
kult witalności i sprawnego ciała, a przemilczane są ułomności doświad-
czane przez ludzi. Taki klimat panujący we wspólnotach młodzieżowych 
wart jest pielęgnowania i promowania. Ważna jest też wrażliwość poma-
gająca uzyskać odpowiednią pomoc specjalistyczną czy terapeutyczną. 
Należy również dołożyć wszelkich starań, aby poczucie bezpieczeństwa 
było pochodną rzetelnej profilaktyki mającej na celu ochronę dzieci, mło-
dzieży i dorosłych bezbronnych przed jakimikolwiek nadużyciami czy 
przemocą. Przemyślane i konsekwentnie wdrażane standardy ochrony 
sprzyjają budowaniu zaufania do Kościoła.

III.8. Wolność od presji myślenia ilościowego 

Zawarte powyżej diagnozy socjologiczne wskazują dobitnie, że nie 
należy spodziewać się, iż wspólnoty duszpasterskie dedykowane mło-
dym będą bardzo duże. Błędem byłoby jednak rezygnowanie z tworzenia 
wspólnot, dlatego że nie są zbyt liczne. Nawet niewielkie grono, będące 
małym procentem spośród rówieśników mieszkających na terenie para-



171Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

fii, może stać się istotnym zaczynem, który z czasem będzie świadectwem 
dla innych młodych i zainspiruje ich do wejścia na ścieżkę wiary.

III.9. Hojność materialna 

Duszpasterstwo młodzieży na pewno nie jest dochodowe, przeciwnie 
– wymaga nakładów finansowych, organizacyjnych i rzeczowych. Skąp-
stwo w tej dziedzinie bardzo szkodzi Kościołowi, zwłaszcza gdy deklaruje, 
że pastoralna troska o młodzież należy do priorytetów duszpasterskich. 
W długofalowej strategii i kreatywnym podejściu do pracy z młodzieżą jest 
to aktywność, która może stać się bardziej, a czasami całkowicie samofi-
nansująca. Jednakże nawet gdyby tak się nie stało, fundamentalną sprawą 
pozostaje przynaglenie wynikające z pasterskiej miłości do owiec, które 
pobłądziły. Żadnemu dobremu pasterzowi nie powinno być żal środków, 
które są wydatkowane na odnalezienie tychże owiec i związanie ich życia 
z Jezusem Chrystusem.

IV. Przykłady dobrych praktyk

Kościół w Polsce dysponuje wypróbowaną ofertą duszpasterską adre-
sowaną do ludzi młodych w postaci ruchów i stowarzyszeń. Największe 
z nich to Ruch Światło-Życie, Katolickie Stowarzyszenie Młodzieży, Grupy 
Apostolskie, różne rodzaje harcerstwa katolickiego, Odnowa w Duchu 
Świętym, Droga Neokatechumenalna, Szkoły Nowej Ewangelizacji i inne. 
Osoby, które pragną rozwijać się duchowo i angażować apostolsko, mogą 
w tych wspólnotach znaleźć swoje miejsce. Potrzebne są jednak nowe 
inicjatywy, które swoją oryginalnością potrafią zainteresować młodzież 
z peryferii Kościoła lub zupełnie spoza niego. Kilka pomysłów zapre-
zentowanych jest poniżej. Więcej informacji można znaleźć w Interne-
cie. Wiele relacji z inicjatyw duszpasterskich adresowanych do młodych 
zawiera witryna Krajowego Biura Organizacyjnego Światowych Dni Mło-
dzieży (https://sdmpolska.pl/).

IV.1. Styl oratoryjny 

Współczesny model duszpasterstwa, którego potrzebują młodzi, winien 
przybierać styl oratoryjny. Doskonale scharakteryzował go papież Franci-



172 Bp Grzegorz Suchodolski, bp dr Adam Bab 

szek w 218. punkcie adhortacji Christus vivit: „(…) w naszych instytucjach 
musimy oferować młodym stosowne miejsca, którymi mogliby zarządzać 
według swego uznania i gdzie mogliby swobodnie wchodzić i wychodzić, 
miejsca, które byłyby dla nich gościnne i gdzie mogliby spontanicznie 
i ufnie iść na spotkanie innych młodych, zarówno w chwilach cierpienia 
czy nudy, jak i wtedy, gdy chcą świętować swoje radości”. Jest to takie miej-
sce – kontynuuje papież – „w którym młodzi przeżywają doświadczenia 
przyjaźni i zakochania, gdzie się spotykają, mogą wspólnie słuchać muzyki, 
dzielić czas rekreacji, sportu, a także wymieniać się swoimi refleksjami czy 
razem się modlić, z pewnym wsparciem i różnymi propozycjami”. Praco-
wać z młodzieżą w stylu oratoryjnym, to powiedzieć im: zbudujmy razem 
taki Kościół, w którym będzie dla was miejsce, za który będziecie odpowie-
dzialni i który uznacie za własny. W jego funkcjonowanie może wpisać się 
organizowanie dyżurów spowiedzi/słuchania w dogodnych dla młodych 
warunkach. Chodzi o odpowiednią ilość czasu, bezpieczną i przyjazną 
przestrzeń, nawet z możliwością adoracji Najświętszego Sakramentu.

IV.2. Kościół w małej grupie i skali makro 

Duszpasterstwo młodzieży potrzebuje dobrej formacji eklezjalnej. Sfor-
mułowanie to streszcza propozycję doświadczenia Kościoła na dwa wza-
jemnie uzupełniające się sposoby. Pierwszy dotyczy spotkania/spotkań 
w małej grupie, które mogą być cykliczne lub jednorazowe (np. formacja 
oazowa czy KSM-owska, wyjazd wakacyjny, obóz sportowy). Drugi jest 
okazją do spotkania Kościoła jako dużej wspólnoty, w której jest miejsce 
dla każdego. Okazją do takiego doświadczenia jest uczestnictwo w Świa-
towych Dniach Młodzieży lub wydarzeniach duszpasterskich dedykowa-
nych młodym w Polsce, np. Lednica, Festiwal Życia w Kokotku, Strefa 
Młodych i podobne. Praca formacyjna w małej grupie z animatorem oraz 
doświadczenie wspólnoty Kościoła powszechnego wzajemnie się uzupeł-
niają i stanowią dwa dynamiczne filary rozwoju duchowego.

IV.3. Przestrzeń dla młodych 

„Cyrk motyli” – to inspirujący pomysł ks. Rafała Główczyńskiego SDS, 
nawiązujący do krótkometrażowego filmu o tym samym tytule. Sednem 
inicjatywy jest stworzenie miejsca, do którego każdy może przyjść, aby 



173Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce...

porozmawiać o wierze i sprawach duchowych. Jest to forma kawiarni, 
która nie służy celom komercyjnym, lecz przede wszystkim jest miejscem 
spotkania. Utrzymuje się z dobrowolnych ofiar uczestników.

IV.4. Programy Alpha i inne kursy ewangelizacyjne 

Zaletą tych inicjatyw jest proste wprowadzenie w poznanie (doświad-
czenie) wiary poprzez głoszenie kerygmatu. Zastosowane są różne spo-
soby komunikacji za pomocą dialogu, dram, dynamik, nagrań wideo i tym 
podobnych. Środowisko promujące kursy Alpha skutecznie rozwija „kul-
turę gościnności”, co ułatwia osobom zaproszonym wejście w grupę bez 
lęków, w poczuciu bezpieczeństwa i w wolności. Uczestnicy kursów otwie-
rają się na problematykę życia duchowego oraz sięgają po lekturę Biblii.

IV.5. Szkoły liderów 

Powierzanie młodym odpowiedzialności za znaczną część funkcjono-
wania wspólnot wymaga wcześniejszego przygotowania ich do tej roli oraz 
zaufania ze strony duszpasterza. Konieczne jest organizowanie różnego 
rodzaju kursów i szkoleń, które będą pomocą w nabywaniu tzw. kompe-
tencji miękkich, potrzebnych w kierowaniu grupą i współpracy z innymi 
liderami. Dobrze przygotowany lider będzie potrafił pokierować duszpa-
sterstwem metodą projektową, czyli działaniem, które służy realizacji 
konkretnego dobra, a zarazem jest ścieżką duchowego rozwoju. Bardzo 
pomocne jest stosowanie takich narzędzi prawnych, jak fundacje czy sto-
warzyszenia, a nawet podmioty życia gospodarczego.

IV.6. Krajowe Forum Duszpasterstwa Młodzieży 

Szczególną formą i płaszczyzną spotkania osób odpowiedzialnych za 
duszpasterstwo młodzieży w Polsce jest coroczne forum organizowane 
pod patronatem Rady Konferencji Episkopatu Polski ds. Duszpasterstwa 
Młodzieży przez Krajowe Biuro Organizacyjne ŚDM. W forum biorą udział 
biskupi, duszpasterze oraz sami młodzi reprezentujący wszystkie diecezje. 
Spotkanie ma charakter szkoleniowo-formacyjny i przyczynia się do silnej 
integracji środowiska, inspirując poszczególne ośrodki duszpasterskie do 
wspólnej pracy na rzecz ewangelizacji i formacji młodego pokolenia.



174 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

Temat roku duszpasterskiego 2025/2026 wzywa i zachęca do formacji, 
abyśmy stawali się uczniami, świadkami i misjonarzami Chrystusa. Temat 
ten nawiązuje do piątej części Dokumentu końcowego XVI Zwyczajnego 
Zgromadzenia Ogólnego Biskupów, ogłoszonego przez papieża Franciszka 
w Watykanie 26 października 2024 r. Ta ostatnia część Dokumentu nosi 
bowiem tytuł „Tak i Ja was posyłam”. Formacja ludu uczniów-misjonarzy.

Niniejszy artykuł będzie próbą ukazania, w jaki sposób Najświętsza 
Maryja Panna – nasza duchowa Matka – wspomaga ten proces formacji 
chrześcijańskiej. W kilku miejscach spróbuję też podać konkretne wskaza-
nia i propozycje, ukazujące, w jaki sposób kult i duchowość maryjna mogą 
wspomóc dzieło formacji uczniów i misjonarzy Chrystusa w Polsce. 

Plan niniejszych rozważań jest opary na słowach zaczerpniętych z cyto-
wanego wyżej Dokumentu końcowego Synodu Biskupów. Brzmią one następu-
jąco: „(…) w Wieczerniku, wraz z tchnieniem Ducha Świętego, rozpoczyna 
się nowe stworzenie: rodzi się Lud uczniów misyjnych. Aby święty Lud 
Boży mógł świadczyć o radości Ewangelii i wzrastać w realizowaniu syno-
dalności, potrzebuje odpowiedniej formacji. Przede wszystkim w wolno-
ści synów i córek Bożych, naśladując Jezusa Chrystusa, kontemplując Go 
w modlitwie i dostrzegając Go w ubogich”1.

Papież Franciszek wskazuje więc na cztery podstawowe elementy 
i aspekty formacji uczniów i misjonarzy Chrystusa:

–	 wolność synów i córek Bożych,
–	 naśladowanie Jezusa Chrystusa,
–	 kontemplacja Chrystusa w modlitwie,
–	 dostrzeganie Chrystusa w ubogich.

1  Nr. 140–141.



175Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

Zadajmy więc w tej perspektywie pytanie dotyczące tego, czy, a jeżeli 
tak, to w jaki sposób Najświętsza Maryja Panna może być pomocą w for-
mowaniu uczniów-misjonarzy Chrystusa.

I. Misja wychowawczo-formacyjna Maryi wynika z Jej 
macierzyństwa duchowego w stosunku do Kościoła

Sobór Watykański II w VIII rozdziale Konstytucji dogmatycznej o Koś-
ciele Lumen gentium dał szeroki wykład na temat macierzyństwa duchowego 
Maryi, nazywając Ją: Matką członków Chrystusa (nr 53), Matka najmilszą, 
którą Kościół katolicki pouczony przez Ducha Świętego darzy synowskim 
uczuciem (nr 53), Matką ludzi, zwłaszcza wiernych (nr 54), Matką żyją-
cych (nr 56), Matką w porządku łaski (nr 61), Matką naszą (nr 67), Matką 
ludzi (nr 68). Ponadto Sobór stwierdził, że Maryja „dzięki macierzyńskiej 
miłości opiekuje się braćmi swego Syna, pielgrzymującymi jeszcze i nara-
żonymi na niebezpieczeństwa i trudy” (nr 62).

Najpełniej jednak zadania macierzyńskie naszej duchowej Matki Sobór 
wyraził w nr. 63. tejże Konstytucji. Stwierdza tam: „Zrodziła Syna, któ-
rego Bóg ustanowił pierworodnym między wielu braćmi (Rz 8,29), to zna-
czy między wiernymi, w których zrodzeniu i wychowywaniu współdziała 
w macierzyńskiej miłości”.

Sobór wskazuje więc na podwójną macierzyńską rolę Maryi w sto-
sunku do uczniów Chrystusa. Jest to zrodzenie i wychowywanie, a więc 
formacja.

Prawdzie o duchowym macierzyństwie Maryi w stosunku do uczniów 
Chrystusa, zawartą w nauczaniu soborowym, papież Paweł VI nadał rangę 
osobnego tytułu, pod jakim Maryja powinna być czczona. Chodzi o tytuł 
„Matka Kościoła”, który papież ogłosił bezpośrednio po promulgowaniu 
Konstytucji Lumen gentium 21 listopada 1964 r. Uzasadniając teologicznie 
ten tytuł, Paweł VI odniósł się do tajemnicy wcielenia Syna Bożego: „Maryja 
bowiem jest Matką Chrystusa, który – przyjąwszy ludzką naturę w Jej dzie-
wiczym łonie – złączył jednocześnie ze sobą jako Głową swe Mistyczne Ciało, 
którym jest Kościół. Dlatego Maryję, Matkę Chrystusa, należy uważać rów-
nież za Matkę wszystkich wiernych i wszystkich pasterzy, czyli Kościoła”2.  

2  Paweł VI, Przemówienie na zakończenie III sesji Soboru Watykańskiego II (Rzym, 
21.11.1964), w: A. Wieczorek (red.), Matka Odkupiciela Matką Kościoła. Dokumenty. Na 
zlecenie Komisji Maryjnej Episkopatu Polski, Warszawa 1990, s. 210.



176 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

To uzasadnienie wskazuje, że źródło, z którego bierze początek nasza 
osobista przynależność do Kościoła, znajduje się w tajemnicy wcielenia. 
I w takim sensie, jak zaznacza św. Augustyn, a za nim Konstytucja Lumen 
gentium, Maryja jest „«po prostu matką członków (Chrystusa), (…) ponie-
waż swoją miłością współdziała w tym, aby wierni, którzy są członkami 
owej Głowy, rodzili się w Kościele»” (KK 53).

W przemówieniu ogłaszającym tytuł „Matka Kościoła” papież Paweł VI 
nie mówił wprost o drugim zadaniu macierzyńskim Maryi, jakim jest funk-
cja wychowawczo-formacyjna w stosunku do swoich duchowych dzieci. 
Wskazał jednak na Maryję jako na wzór naśladowania Chrystusa. Oto jego 
słowa wówczas wypowiedziane: „Stała się Ona w swym ziemskim życiu 
doskonałym wzorem ucznia Chrystusowego, była zwierciadłem wszel-
kich cnót, a swym postępowaniem wyrażała w pełni te błogosławieństwa, 
jakie obwieścił Jezus Chrystus. To sprawia, że Kościół powszechny, rozwi-
jając bogactwo form swego życia i gorliwego działania, znajduje w Boga-
rodzicy Dziewicy najwspanialszy przykład doskonałego naśladowania 
Chrystusa”3. W tymże przemówieniu papież wyliczył jeszcze aspekty, 
w jakich powinniśmy naśladować naszą duchową Matkę, a więc formo-
wać się na Jej wzór, a jest to „wzór do naśladowania w wierze, chętnej ule-
głości wobec natchnień każdej otrzymywanej z nieba łaski, a wreszcie 
w kształtowaniu własnego życia całkowicie według Chrystusowych przy-
kazań i wymogów miłości”4.

Zgłębianiu i wyjaśnianiu znaczenia tytułu „Matka Kościoła” papież 
Paweł VI poświęcił jedną z kolejnych swoich ważnych wypowiedzi, mia-
nowicie adhortację maryjną Signum Magnum, ogłoszoną 13 maja 1967 r., 
a więc w pięćdziesiątą rocznicę pierwszego objawienia się Matki Bożej 
w Fatimie. W tej adhortacji papież wyjaśnia, w jaki sposób Maryja reali-
zuje swoją misję macierzyńską w stosunku do Kościoła, zwracając tym 
razem uwagę przede wszystkim na Jej zadania wychowawczo-formacyjne. 
Trzeci numer pierwszej części adhortacji nosi wprost tytuł: Maryja Wycho-
wawczynią Kościoła przez piękno swoich cnót. W tym paragrafie papież uczy: 
„Współdziałanie Matki Kościoła w rozwijaniu życia Bożego w duszach 
nie ogranicza się do wstawiennictwa u Syna. Innym jeszcze sposobem 
wywiera Ona swój wpływ na odkupionych, a mianowicie – przykładem; 
ma on bardzo ważne znaczenie, zgodnie z utartym przysłowiem: «Słowa 

3  Tamże, s. 211.
4  Tamże.



177Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

pouczają, a przykłady pociągają». Jak nauki rodziców mają o wiele większą 
skuteczność, gdy są poparte przykładem życia zgodnego z ludzką i Bożą 
roztropnością, tak słodycz i wdzięk, płynące ze wzniosłych cnót Niepo-
kalanej Bogarodzicy, dziwnie pociągają dusze do naśladowania Boskiego 
Wzoru, Jezusa Chrystusa, którego Ona była najwierniejszym obrazem”5. 

W tej wypowiedzi papież Paweł VI jasno wskazał, na czym polega wycho-
wawczo-formacyjne zadanie Matki Kościoła w stosunku do uczniów Jej 
Syna. To wypraszanie potrzebnych łask, a przede wszystkim wychowy-
wanie poprzez przykład swojego życia. 

Po tym wstępnym wskazaniu podstaw teologicznych wychowawczo-
-formacyjnej roli Maryi jako Matki Kościoła, spróbujmy w oparciu o Pismo 
Święte i nauczanie Kościoła odpowiedzieć na pytanie: Jak Maryja i kult 
maryjny mogą dziś wspomagać formację Chrystusowych uczniów i misjo-
narzy? Uczyńmy to w odniesieniu do czterech podstawowych aspektów 
formacji chrześcijańskiej, o których pisze papież Franciszek w Dokumen-
cie końcowym Synodu Biskupów z 2024 r.

II. Formacja w wolności synów i córek Bożych – Maryja 
ikoną wolności chrześcijańskiej

Pierwszym warunkiem formacji do tego, by świadczyć o radości Ewan-
gelii, jest świadomość dziecięctwa Bożego, a konkretnie, jak to ujmuje 
papież Franciszek, jest to świadomość wolności synów i córek Bożych. 

Pan Bóg stwarzając człowieka, obdarzył go wolną wolą, czyli wolnoś-
cią. Tego daru nigdy człowiekowi nie zabrał i nie zabiera. Istotne nato-
miast jest to, jak człowiek korzysta z tej wolności. Już w raju pierwsi rodzice 
okazali nieposłuszeństwo Panu Bogu, źle skorzystali ze swojej wolności, 
odwracając się od Stworzyciela, a kierując się ku podszeptom diabła.

Bóg Ojciec, chcąc naprawić ten błąd pierwszych rodziców, posłał w pełni 
czasu na świat swojego Syna, który wyzwolił nas z niewoli grzechu i obda-
rzył nas godnością dzieci Bożych. Św. Paweł w Liście do Galatów podkre-
śla to krótkim stwierdzeniem: „Ku wolności wyswobodził nas Chrystus. 
A zatem trwajcie w niej!” (Ga 5,1). Z kolei w Liście do Rzymian Apostoł 
Narodów wskazuje na nierozerwalny związek zachodzący między dzie-
cięctwem Bożym a wolnością: „Albowiem wszyscy ci, których prowadzi 

5  Paweł VI, Adhortacja „Signum magnum” (13.05.1967), cz. I, nr 3.



178 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

Duch Boży, są synami Bożymi. Nie otrzymaliście przecież ducha niewoli, 
by się znowu pogrążyć w bojaźni, ale otrzymaliście ducha przybrania 
za synów, w których możemy wołać: «Abba, Ojcze!» Sam Duch wspiera 
swym świadectwem naszego ducha, że jesteśmy dziećmi Bożymi. Jeżeli 
zaś jesteśmy dziećmi, to i dziedzicami: dziedzicami Boga, a współdzie-
dzicami Chrystusa; skoro wspólnie z Nim cierpimy, to po to, by wspólnie 
mieć udział w chwale” (Rz 8,14-17).

Przed udzieleniem sakramentu chrztu świętego kandydat do chrztu 
bądź jego rodzice i chrzestni (gdy sakrament przyjmuje dziecko) potwier-
dzają ten związek dziecięctwa Bożego z darem wolnością. Wyrzekają się 
wtedy „grzechu, aby żyć w wolności dzieci Bożych”.

To wyrzeczenie wskazuje na istotę wolności uczniów Chrystusa. Praw-
dziwa wolność nie jest bowiem posiadaniem wielu możliwych opcji do 
wyboru, ale jest zdolnością do wybierania dobra, czyli polega na życiu 
zgodnym z Bożymi przykazaniami i Ewangelią, a na odrzuceniu grzechu 
i podszeptów szatana.

Najdoskonalszym wzorem wolności ludzkiej jest Najświętsza Maryja 
Panna. W scenie zwiastowania jako Nowa Ewa w sposób wolny odpowie-
działa Panu Bogu „tak”, w sposób wolny przyjęła Ona Boży plan zbawie-
nia, czyli plan obdarowania ludzi wolnością i godnością dzieci Bożych. 
Kard. Józef Ratzinger, jako prefekt Kongregacji Nauki Wiary, w Instruk-
cji o chrześcijańskiej wolności i wyzwoleniu, ogłoszonej w uroczystość Zwia-
stowania Pańskiego w 1986 r., napisał: „Rzeczywiście, to w świetle wiary 
dostrzega się, w jaki sposób historia zbawienia jest historią wyzwolenia ze 
zła występującego w najbardziej radykalnej formie i wprowadzeniem ludz-
kości do prawdziwej wolności dzieci Bożych. Maryja całkowicie oddana 
Bogu i zupełnie zwrócona ku Niemu, u boku swojego Syna, jest najdosko-
nalszą ikoną wolności oraz wyzwolenia ludzkości i wszechświata. To ku 
Niej Kościół, którego jest Matką i Wzorem, powinien zwracać swój wzrok, 
by zrozumieć w pełni sens swojego posłannictwa”6.

Chcąc więc być uczniem i misjonarzem Chrystusa, chcąc żyć i apo-
stołować „w wolności dzieci Bożych”, trzeba zwrócić oczy naszego serca 
ku tej „Ikonie Wolności i Wyzwolenia”, aby od Niej uczyć się prawdziwej 
wolności. 

W programie duszpasterskim Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 warto 
przypomnieć i kontynuować istniejące już inicjatywy, w których Maryja 

6  Nr 97.



179Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

była ukazywana jako „Ikona wolności” bądź jako Ta, która ten dar wol-
ności nam wyprasza i go broni.

II.1. Milenijny Akt oddania Polski w macierzyńską niewolę 
Maryi, Matki Kościoła, za wolność Kościoła Chrystusowego

Aktu tego dokonał Episkopat Polski 3 maja 1966 r. na Jasnej Górze z racji 
jubileuszu Tysiąclecia Chrztu Polski. W tym czasie, gdy podczas komuni-
stycznych rządów Kościół był prześladowany, a nauczanie religii zostało 
usunięte ze szkół, biskupi polscy zawierzyli Maryi Polskę oraz Kościół 
w Polsce i na całym świecie, aby Ona wyjednała Kościołowi dar wolności. 
Akt milenijny był z jednej strony zobowiązaniem do wierności Chrystu-
sowi i życiu w wolności dzieci Bożych: „(…) pragniemy czynić w naszym 
życiu osobistym, rodzinnym, społecznym i narodowym, nie wolę własną, 
ale wolę Twoją i Twojego Syna, która jest samą Miłością”7. Z drugiej zaś 
strony był błaganiem o dar wolności dla Kościoła w Polsce i na całym świe-
cie: „Ufamy, że tym aktem głębokiej wiary i ufności wyjednamy Kościo-
łowi świętemu wolność, a Ojczyźnie naszej Twą macierzyńską opiekę na 
nowe wiary Tysiąclecie”8.

Dzisiaj warto tak samo zwrócić nasze serca do Królowej Polski i Matki 
Kościoła. Ten akt jest nadal aktualny. Warto ponownie zawierzyć Pol-
skę i Kościół Maryi, by ona uczyła nas, co znaczy żyć na co dzień w „wol-
ność dzieci Bożych” i by Ona strzegła tej wolności w Polsce i w Kościele 
powszechnym.

II.2. Znaczenie Jasnej Góry i innych sanktuariów maryjnych 
w wychowywaniu „do wolności dzieci Bożych”

W czasie swojej pierwszej pielgrzymki do Ojczyzny w 1979 r. św. Jan 
Paweł II na wałach jasnogórskich wypowiedział znamienne słowa: „Tu 
zawsze byliśmy wolni”. Słowa te powtórzył na Jasnej Górze w 1983 r. – 
w czasie drugiej pielgrzymki do Ojczyzny. Wtedy też zwrócił uwagę na 
dwa aspekty rozumienia tej wolności.

7  Akt oddania Polski w macierzyńską niewolę Maryi, Matki Kościoła, za wolność Kościoła 
Chrystusowego, w: A. Wieczorek (red.), Matka Odkupiciela Matką Kościoła, s. 31.

8  Tamże.



180 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

Pierwszy to aspekt indywidualny, związany z nawróceniem czło-
wieka. Jan Paweł II mówił wtedy: „Iluż tutaj się nawróciło, przechodząc 
od złego do dobrego użycia swojej wolności? Iluż odzyskało prawdziwą 
godność przybranych synów Bożych? Jak wiele o tym mogłaby powiedzieć 
kaplica Jasnogórskiego Obrazu? Jak wiele mogłyby powiedzieć konfesjo-
nały całej bazyliki? Ile mogłaby powiedzieć Droga Krzyżowa na wałach? 
Olbrzymi rozdział historii ludzkich dusz! To jest też chyba najbardziej 
podstawowy wymiar jasnogórskiego sześćsetlecia. Pozostał on i nadal 
pozostaje w żywych ludziach, synach i córkach tej ziemi, gdy do ich serc 
Bóg zsyła Ducha Syna swego, tak że w całej wewnętrznej prawdzie mogą 
wołać: «Abba! Ojcze!»”9.

Drugi aspekt to rola Matki Bożej Częstochowskiej i  jasnogórskiego 
sanktuarium w obronie tożsamości oraz wolności religijnej i narodowej 
Polaków. Jasna Góra była zawsze punktem odniesienia i nadziei w cza-
sie najazdów obcych mocarstw na Polskę, w czasie zaborów i wojen, gdy 
najeźdźcy próbowali zniszczyć wolność i suwerenność naszego państwa 
oraz wiarę katolicką. Jasnogórska Królowa Polski pomogła nam na prze-
strzeni wieków zachować tożsamość narodową i religijną10.

Dziś warto wrócić do tamtego nauczania św. Jana Pawła II, a przede 
wszystkim podkreślać formacyjny charakter pielgrzymek i sanktuariów 
maryjnych. Są one bowiem przede wszystkim miejscami odzyskiwania 
własnej wolności, są, dzięki przyjmowanym sakramentom, miejscem 
odzyskiwania godności dzieci Bożych. Wiele z sanktuariów maryjnych jest 
też miejscem różnorakiej formacji chrześcijańskiej na wzór i pod opieką 
Maryi – Najdoskonalszej Ikony Wolności.

II.3. Ruch Światło-Życie i Krucjata Wyzwolenia Człowieka

Szczególne miejsce w formacji młodych ludzi, a dziś także w formacji 
rodzin i dorosłych, odegrały w minionych latach i odgrywają nadal ini-
cjatywy sługi Bożego ks. Franciszka Blachnickiego. Czerpiąc z duchowo-
ści św. Maksymiliana Kolbego i Soboru Watykańskiego II, powołał on do 
istnienia ruchy formacyjne, znane dziś jako Ruch Światło Życie oraz Kru-
cjata Wyzwolenia Człowieka. 

9  Jan Paweł II, Homilia wygłoszona na Jasnej Górze w dniu 19.06.1983 r.
10  Por. tamże.



181Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

Patronką obu ruchów jest Niepokalana Matka Kościoła. Celem tych 
ruchów jest formacja chrześcijańska poczynając od dzieci i młodzieży, 
a kończąc na formacji dorosłych i rodzin. Bardzo istotnym w tej formacji 
jest podkreślanie znaczenia godności i wolności dzieci Bożych. Ks. Fran-
ciszek Blachnicki nieustannie podkreślał: „Wolność człowieka polega na 
tym, że człowiek czyni dar z siebie, że posiada siebie w dawaniu siebie”.

Patronką i wzorcem wychowawczym w procesie formacji oazowej jest 
Niepokalana Matka Kościoła jako Ta, która zawsze mówiła Panu Bogu 
„tak” i wypełniała wolę Bożą (Niepokalana), oraz jako Ta, który troszczy 
się o właściwe wychowanie swych dzieci (Matka Kościoła).

Krucjata Wyzwolenia Człowieka ma pomagać zarówno pojedynczym 
członkom, jak i całemu polskiemu narodowi w zerwaniu z wadami i nało-
gami narodowymi, by służyć Bogu i ludziom w wolności dzieci Bożych.

Dziś warto na nowo spojrzeć na dzieła ks. Franciszka Blachnickiego 
i  z  jeszcze większym zapałem wykorzystać ich maryjny charyzmat 
formacyjny.

III. Maryja wzorem naśladowania Jezusa Chrystusa

Drugim elementem formacji przygotowującej do bycia uczniem Chry-
stusa, o którym pisze papież Franciszek w Dokumencie końcowym XVI Zwy-
czajnego Zgromadzenia Ogólnego Biskupów, jest potrzeba naśladowania 
Chrystusa. 

Sam Pan Jezus wielokrotnie taki warunek stawiał swoim uczniom: „Jeśli 
kto chce iść za Mną, niech się zaprze samego siebie, niech co dnia bierze 
krzyż swój i niech Mnie naśladuje!” (Łk 9,23). Zapytajmy więc: W jakim 
sensie Maryja uczy nas naśladowania Pana Jezusa?

Na to pytanie dał odpowiedź Paweł VI w swojej adhortacji Signum mag-
num. Napisał w niej następujące słowa: „Bez wątpienia, naśladowanie 
Jezusa Chrystusa jest drogą królewską, której powinniśmy się trzymać, 
aby osiągnąć świętość życia i w miarę możności odtworzyć w sobie bez-
względną doskonałość Ojca Niebieskiego. Lecz chociaż Kościół katolicki 
zawsze głosił tę tak bardzo doniosłą prawdę, to jednak równocześnie twier-
dził, że naśladowanie Maryi Dziewicy nie tylko nie odwodzi od wiernego 
kroczenia śladami Chrystusa, ale nawet czyni je milszym i łatwiejszym; 
bo przecież Najświętsza Dziewica, która zawsze pełniła wolę Bożą, pierw-
sza spośród wszystkich zasłużyła sobie na tę pochwałę, jaką Syn skierował 



182 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

do swoich uczniów: «Ktokolwiek czyni wolę Ojca mego, który jest w nie-
bie, ten jest moim bratem i siostrą, i matką (Mt 12,50)»”11. 

Dlaczego naśladowanie Matki Bożej jest jednocześnie naśladowaniem 
Pana Jezusa? Bo Ona jest najwierniejszą Uczennicą swego Syna. Przyjmu-
jąc z wiarą słowo Boże i pełniąc wolę Bożą, przez całe swe życie zasłużyła 
na miano Uczennicy Chrystusowej, jak to pięknie wyraził św. Augustyn: 
„ważniejszą sprawą było dla Maryi, że się stała Uczennicą Chrystusa, niż 
to, że była Matką Chrystusa (…). Maryja jest błogosławiona, ponieważ 
słuchała słowa Bożego i strzegła go. Bardziej strzegła prawdy w sercu 
niż ciała w łonie. Chrystus jest Prawdą, Chrystus jest Ciałem. Chrystus 
Prawda jest w sercu Maryi, Chrystus Ciało jest w Jej łonie. Być w sercu 
znaczy więcej niż być w łonie”12.

Maryja więc jako Uczennica Chrystusa pokazuje nam, jak mamy naśla-
dować naszego Mistrza i Nauczyciela z Nazaretu. W jakich wydarzeniach 
Maryja uczy nas naśladować swego Syna?

Papież Paweł VI w adhortacji Signum magnum (cz. I, nr 6) wymienia 
cnoty Maryi, których naśladowanie jest również naśladowaniem Pana 
Jezusa. 

–	 Gotowość do posłuszeństwa i pełnienie woli Bożej. Pan Jezus przy-
szedł na świat, aby wypełnić wolę Ojca. Również Maryja, wyra-
żając w scenie zwiastowania swoją zgodę na Boży plan zbawienia, 
przyjęła ochotnie Słowo Boże i przez całe swoje życie pełniła wolę 
Bożą; „(…) całkowicie poświęciła samą siebie, jako służebnicę 
Pańską, osobie i dziełu Syna swego (…), służąc misterium odku-
pienia” (KK 56).

–	 Szczera pokora. Pan Jezus przeżył całe życie w głębokiej pokorze. 
Choć był Bogiem, to przyjął ludzką naturę i żył jako ubogi człowiek. 
Sam wzywał nas: „(…) uczcie się ode Mnie, bo jestem cichy i pokornego 
serca” (Mt 11,29). Maryję nazywamy Pokorną Służebnicą Pańską, 
bo nie przypisywała sobie żadnych godności, ale za wszystko uwiel-
biała i dziękowała Panu Bogu. W hymnie Magnificat śpiewała: Bóg 
„wejrzał na uniżenie Służebnicy swojej. Oto bowiem błogosławić 
mnie będą odtąd wszystkie pokolenia, gdyż wielkie rzeczy uczynił 
mi Wszechmocny, a święte jest Jego imię” (Łk 1,48-49).

11  Paweł VI, Adhortacja „Signum magnum” (13.05.1967), cz. II, nr 1.
12  Św. Augustyn, Kazanie 25,7–8.



183Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

–	 Radość w wysławianiu Pana. Dla Pana Jezusa największą radością 
było pełnienie woli Ojca i  dzielenie się tą radością ze swoimi 
uczniami. Np. w Ewangelii według św. Jana mówiąc do apostołów, 
Pan Jezus określa siebie jako krzew winny, Ojca jako ogrodnika, 
a uczniów jako latorośle krzewu. Podsumowując tę przypowieść, 
stwierdza: „To wam powiedziałem, aby radość moja w was była 
i aby radość wasza była pełna” (J 15,11). Również dla Maryi zapro-
szenie do udziału w Bożym planie zbawienia jest powodem radości. 
W Magnificat śpiewa: „raduje się duch mój w Bogu, moim Zbawcy” 
(Łk 1,47). Ona uczy nas radości z faktu, że należymy do Chrystusa, 
że zostaliśmy przez Niego odkupieni, że jesteśmy Jego uczniami.

–	 Płomienna miłość. Chrystus przyszedł na ten świat, bo umiłował 
każdego człowieka. On przebacza nam nasze grzechy, gdy o to 
prosimy. Szczytem Jego miłości była śmierć krzyżowa podjęta 
z miłości do nas. To szczyt miłości, bo jak sam Pan Jezus powie-
dział: „Nikt nie ma większej miłości od tej, gdy ktoś życie swoje 
oddaje za przyjaciół swoich” (J 15,13). Podobnej miłości Chrystus 
wymaga od nas – swoich uczniów. Uczył bowiem: „Jeśli będziecie 
zachowywać moje przykazania, będziecie trwać w miłości mojej, tak 
jak Ja zachowałem przykazania Ojca mego i trwam w Jego miłości” 
(J 15,10). Potwierdzeniem naszej miłości do Ojca i Syna jest więc 
zachowywanie Bożych przykazań. Maryja jako wierna Uczennica 
Pana wiernie zachowywała Dekalog oraz inne przepisy prawa Mojże-
szowego. Ale przede wszystkim kochała Ojca Niebieskiego i swojego 
syna, Jezusa Chrystusa, troszcząc się o Niego od kolebki aż po grób. 
Była to miłość czuła, wierna i odważna. Ona uczy nas, jak kochać 
Boga w Trójcy Jedynego, jak świadczyć o tej miłości poprzez zacho-
wywanie Bożych przykazań.

–	 Męstwo i wytrwałość w pełnieniu swego posłannictwa, aż po złożenie 
samej siebie w ofierze, jednocząc się wszystkimi uczuciami Serca 
ze swoim Synem, który po to umarł na krzyżu, aby obdarzyć ludzi 
nowym życiem.

Papież Paweł VI nazwał Maryję dziewicą ofiarującą13. Szczytem kro-
czenia za Chrystusem był bowiem udział Maryi w Jego zbawczej męce 
i śmierci. Sobór Watykański II tak to określa: „(…) utrzymywała wier-
nie swe zjednoczenie z Synem aż do krzyża, pod którym stanęła nie bez 

13  Paweł VI, Adhortacja „Marialis cultus” (2.02.1974), nr 20.



184 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

postanowienia Bożego (por. J 19,25), najgłębiej współpracowała ze swym 
Jednorodzonym i z Jego ofiarą złączyła się matczynym duchem, z miłoś-
cią godząc się na ofiarowanie zrodzonej z Niej Żertwy” (KK 58). Maryja 
uczy więc nas, aby nasze życie miało charakter ofiarniczy, abyśmy potra-
fili nasze cierpienia i krzyże, tak jak Ona, łączyć z cierpieniami i krzy-
żem Pana Jezusa. 

Oczywiście Maryja całym swoim życiem świadczyła o tym, że jest nie 
tylko Matką, ale także Uczennicą swego Syna. Dlatego wpatrywanie się 
w ewangeliczny obraz Maryi i naśladowanie Jej jest skuteczną drogą do 
naśladowania Jej Syna, a naszego Pana Jezusa Chrystusa. 

IV. Maryja ucząca kontemplacji Chrystusa w modlitwie

Papież Franciszek podkreśla, że jednym z podstawowych elementów 
formacji uczniów i misjonarzy Chrystusa jest wpatrywanie się w Niego, 
czyli kontemplacja Chrystusa na modlitwie.

Maryja, Matka Pana Jezusa, większość swego życia ziemskiego spę-
dziła w obecności swego Syna, a dzisiaj kontempluje Jego oblicze w chwale 
niebieskiej.

Apostołowie wpatrywali się w oblicze swego Mistrza w różnych sytu-
acjach: gdy ich nauczał, gdy czynił cuda, gdy objawił swoje bóstwo na 
górze Tabor, ale także widzieli Go ubiczowanego i w koronie cierniowej, 
a wreszcie konającego na krzyżu. Wreszcie Chrystus ukazał się im kilka-
krotnie jako zmartwychwstały Pan. 

Warunkiem bycia uczniem Chrystusa jest przebywanie z Mistrzem, 
wpatrywanie się w Niego, słuchanie Jego głosu i pełnienie Jego woli. 
W historii Kościoła znamy licznych mistyków i mistyczek, którym Pan 
Jezus objawił się. I także dziś Chrystus pragnie spotykać się z nami i obja-
wiać nam siebie. Obowiązkiem każdego z nas jest kontemplować Jego obli-
cze: podczas adoracji Najświętszego Sakramentu, poprzez lekturę Pisma 
Świętego czy na drodze medytacji.

Jest jednak także maryjna modlitwa kontemplacji Chrystusowego 
oblicza. To modlitwa wraz z Maryją, czyli święty różaniec. W adhorta-
cji Marialis cultus z 1974 r. papież Paweł VI nazwał różaniec modlitwą 
ewangeliczną, chrystologiczną i modlitwą kontemplacji. Różaniec jest 
rozważaniem tajemnic z życia Pana Jezusa i Jego Matki. Tajemnice te są 
streszczeniem Ewangelii. Jednakże Paweł VI apeluje, by różaniec stał się 



185Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

także modlitwą kontemplacji Chrystusa w świetle wydarzeń z Jego życia, 
by był kontemplacją Jego samego i Jego miłości sercem Jego Matki. Oto 
słowa Pawła VI: „(…) odczuwana jest pilna potrzeba przypomnienia – 
oprócz wartości pochwalnej i błagalnej – innego elementu właściwego 
różańcowi, mianowicie kontemplacji (…). Różaniec bowiem z natury swej 
domaga się odmawiania w rytmie spokojnej modlitwy i jakby z zatopioną 
w myślach powolnością, by przez to modlący się łatwiej oddał się kontem-
placji tajemnic życia Chrystusa, rozważanych jakby sercem Tej, która ze 
wszystkich była najbliższa Panu, i by otwarte zostały niezgłębione tych 
tajemnic bogactwa”14. 

Te słowa papieża Pawła VI o kontemplacyjnym charakterze modlitwy 
różańcowej przypomniał i rozwinął Jan Paweł II w swoim Liście apostol-
skim Rosarium Virginis Mariae z 2002 r. Papież z Polski cały pierwszy roz-
dział tego dokumentu poświęcił tematowi kontemplowania Chrystusa 
wraz z Maryją podczas odmawiania różańca. Co więcej, wskazał wyraź-
nie na formacyjny wymiar różańca w słowach: „Przechodzić z Maryją 
przez sceny różańca to jakby być w «szkole» Maryi, by czytać Chrystusa, 
by wnikać w Jego tajemnice, by zrozumieć Jego przesłanie”15.

Może dlatego Maryja w swych licznych objawieniach wzywa do odma-
wiana różańca, bo chce, abyśmy byli wpatrzeni w Jej Syna i kontemplo-
wali Jego samego, Jego dzieło i Jego Miłość, którą nieustannie chce On 
nas obdarzać.

V. Maryja ucząca dostrzegania Chrystusa w ubogich 
i potrzebujących oraz spieszenia im z pomocą

Czwartym istotnym elementem w formowaniu uczniów i misjona-
rzy Chrystusa jest, zdaniem papieża Franciszka, dostrzeganie Chrystusa 
w ubogich. Maryja, która „zajmuje pierwsze miejsce wśród pokornych 
i ubogich Pana” (KK 54), była wrażliwa na ludzkie braki i potrzeby. Poka-
zuje to scena nawiedzenia św. Elżbiety, gdy Maryja, po poczęciu mocą 
Ducha Świętego Syna Bożego, spieszy do swojej kuzynki, Elżbiety, aby być 
przy niej i służyć jej w tak ważnym momencie życia, jakim było oczeki-
wanie na narodziny pierworodnego syna (św. Jana Chrzciciela). Tę wraż-

14  Tamże, nr 47.
15  Jan Paweł II, List apostolski „Rosarium Virginis Mariae” (16.10.2002), nr 14.



186 O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW

liwość na ludzkie potrzeby Maryja pokazuje też w Kanie Galilejskiej, gdy 
dostrzega zakłopotanie organizatorów wesela i prosi Syna, aby przyszedł im 
z pomocą. A On uczynił pierwszy cud i objawił swoją chwałę (por. J 2,11).

Ogłaszając Maryję Matką Kościoła, papież Paweł VI zwrócił uwagę na 
to, że fakt posiadania wspólnej Matki przez uczniów Chrystusa oraz przy-
kład Jej życia powinny uwrażliwić uczniów Chrystusa na miłość i soli-
darność braterską, zwłaszcza w stosunku do ubogich. Oto słowa papieża 
z przemówienia ogłaszającego Maryję Matką Kościoła: „Niech każdy spo-
śród Was, czcigodni Bracia, stara się jeszcze gorliwiej wysławiać wśród 
chrześcijańskiego ludu imię Maryi i szerzyć Jej cześć, stawiając Ją jako 
wzór do naśladowania w wierze (…), tak, aby wszyscy wierni, złączeni 
między sobą faktem posiadania wspólnej Matki, mieli poczucie coraz 
większej mocy w wyznawaniu wiary oraz w dążeniu do Jezusa Chrystusa, 
a zarazem, aby ożywiała ich coraz gorętsza miłość ku braciom, pobudza-
jąc ich do umiłowania ubogich, do wprowadzania sprawiedliwości i do 
obrony pokoju”16.

Także papież Franciszek podkreśla w encyklice Fratelli tutti, że Maryja 
jako Matka Kościoła troszczy się o ubogich i uczy solidarnej wrażliwości 
na ich potrzeby. Oto jego słowa: „Dla wielu chrześcijan (…) droga brater-
stwa ma także Matkę, której imię brzmi Maryja. To powszechne macie-
rzyństwo otrzymała pod krzyżem (por. J 19,26), a Jej uwaga skierowana 
jest nie tylko na Jezusa, ale także na «resztę jej potomstwa» (Ap 12,17). 
Mocą Zmartwychwstałego pragnie zrodzić nowy świat, w którym wszy-
scy bylibyśmy braćmi, w którym byłoby miejsce dla każdego odrzuconego 
z naszych społeczeństw, w którym jaśniałyby sprawiedliwość i pokój”17.

Natomiast w adhortacji Evangelii gaudium papież Franciszek szczególnie 
podkreśla związek, jaki łączy Maryję z ludźmi prostymi i ubogimi. Nazywa 
tam Maryję „Matką żywej Ewangelii i źródłem radości dla maluczkich”18. 
Papież przypomina, że Jezus i Maryja też byli ludźmi ubogimi i dlatego 
ludzie biedni i opuszczeni są im szczególne bliscy. Mówiąc o tym, papież 
Bergoglio posługuje się znaczącym obrazem. Stwierdza mianowicie, że 
„Maryja jest tą, która potrafi przemienić stajnię dla zwierząt w dom Jezusa, 
z ubogimi pieluszkami i z olbrzymią czułością”19. W ten sposób podkre-

16  Paweł VI, Przemówienie na zakończenie III sesji Soboru Watykańskiego II (Rzym, 
21.11.1964), s. 211.

17  Franciszek, Encyklika „Fratelli tutti” (3.10.2020), nr 278.
18  Tenże, Adhortacja apostolska „Evangelii gaudium” (24.11.2013), nr 288.
19  Tamże, nr 286.



187Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

śla, że miłość Maryi i Jezusa jest adresowana na pierwszym miejscu do 
ludzi wykluczonych, do biednych, do ludzi z peryferii, których warunki 
życia często przypominają stajnię. Właśnie tam Maryja przynosi Jezusa 
i chce, aby się tam narodził na nowo. Papież uczy: „Ona jest Tą, z sercem 
przeszytym mieczem, która rozumie wszystkie cierpienia. Jako matka 
wszystkich, jest znakiem nadziei dla ludów cierpiących bóle porodowe, 
dopóki nie pojawi się sprawiedliwość. Jest misjonarką zbliżającą się do 
nas, by nam towarzyszyć w życiu, otwierając serca na wiarę swoim macie-
rzyńskim uczuciem. Jako prawdziwa mama, idzie z nami, walczy razem 
z nami i szerzy nieustannie bliskość Bożej miłości”20.

Maryja więc jako uboga Matka Jezusa i jako Matka Kościoła uczy, jak 
kochać ubogich, jak dostrzegać ich potrzeby i jak być z nimi i im poma-
gać. Uczy, aby każdego ubogiego tak kochać, jak samego Jezusa, bo On 
jest w nim obecny.

VI. Zakończenie

Maryja jako Matka Kościoła troszczy się o nas, o swoje duchowe dzieci. 
Stara się nas formować i wychowywać przede wszystkim poprzez przy-
kład swojego życia, swojej miłości, swoich cnót oraz poprzez swoje wie-
lorakie wstawiennictwo.

Papież Paweł VI, który ogłosił Maryję Matką Kościoła, nie ukrywał, że 
uczynił to przede wszystkim odpowiadając na prośbę biskupów polskich 
z kard. Stefanem Wyszyńskim na czele. W Polsce też, jako w pierwszym 
kraju w świecie, zostało wprowadzone święto Matki Kościoła. 

Jako Polacy mamy więc szczególne zobowiązanie, aby dziękować Panu 
Bogu za to, że dał nam tak wspaniałą Matkę – Matkę Kościoła. A najlepiej 
wyrazimy tę wdzięczność i uczcimy Ją, jeżeli pozwolimy, aby Ona formo-
wała nas na uczniów i misjonarzy swojego Syna w wolności synów i córek 
Bożych; tak abyśmy potrafili naśladować Jezusa Chrystusa, kontemplo-
wać Go w modlitwie i dostrzegać Jego obecność w ubogich.

20  Tamże, nr 286.



188 Ks. Piotr Lorek SDB

Troska o ochronę dzieci i młodzieży —  
przesłanie Ewangelii, wymagający 

obowiązek i realna szansa

Ks. Piotr Lorek SDB

I. Wstęp

Trudno w rozważaniach teologicznopastoralnych pominąć dziś tak 
żywy i ważny temat, jakim jest ochrona dzieci i młodzieży. Raport prze-
prowadzony przez Fundację Dajemy Dzieciom Siłę pokazuje ogromną 
skalę zjawiska przemocy, której doświadczają małoletni w naszym spo-
łeczeństwie1. Trudną sytuację zdrowia fizycznego i psychicznego dzieci 
i młodzieży w Polsce zauważa wiele środowisk zajmujących się badaniem 
tego tematu i programami profilaktycznymi2. W Kościele również odczu-
wamy kryzys duchowy i religijny młodego pokolenia. Przestępstwa sek-
sualne niektórych duchownych wobec małoletnich, zdarzający się brak 
właściwych reakcji przełożonych na zgłoszenia krzywdy, nagłośnienie 
afer z udziałem kapłanów w mediach – to niektóre z powodów kryzysu 
Kościoła i spadku zaufania, którym się kiedyś cieszył. 

„W Kościele zawsze czuliśmy się najbezpieczniej. Z pełnym zaufa-
niem nasi rodzice posyłali do kościoła nas, a potem my posyłaliśmy tam 
nasze dzieci” – to słowa zasłyszane od pewnej kobiety. Dziś to zaufa-
nie zostało bardzo poważnie zachwiane, a jego odbudowa jest szczegól-
nie trudna. Impulsem do podjęcia tego zagadnienia jest wdrażanie tzw. 
Ustawy Kamilka oraz pilotażowe wprowadzanie w Polsce Uniwersalnych 
Wskazań dla Wytycznych Papieskiej Komisji ds. Ochrony Małoletnich. 

1  Fundacja Dajemy Dzieciom Siłę, Diagnoza przemocy wobec dzieci w Polsce 2023.
2  Zob. M. Dębski, J. Flis, MŁODE GŁOWY. Otwarcie o zdrowiu psychicznym. Raport 

z badania dotyczącego zdrowia psychicznego, poczucia własnej wartości i sprawczości wśród 
młodych ludzi w Polsce, Warszawa 2023.



189Troska o ochronę dzieci i młodzieży — przesłanie Ewangelii...

Wdrażanie tych zadań to odpowiedź na znaki czasu, wobec których jako 
uczniowie Jezusa nie możemy przejść obojętnie. Poniższa refleksja ma na 
celu zachętę do coraz bardziej świadomego budowania polityki ochrony 
dzieci i młodzieży w naszych środowiskach.

II. Ewangelia miłości i troski o najmłodszych 
i najsłabszych

Dobra Nowina Jezusa Chrystusa, którą sam głosił i dał przykład jej 
praktykowania, stawia w sercu Boga bezbronnych i najsłabszych. Nauczy-
ciel formuje swoich uczniów, dając im jasne wskazówki oraz wzywając 
do naśladowania siebie samego. Jezus bierze dzieci na ręce, błogosławi 
i podaje za wzór na drodze do Królestwa Bożego. Z czułością i wrażliwoś-
cią wysłuchuje rodziców proszących o interwencję, gdy zdrowie i życie 
ich dzieci jest zagrożone. Mistrz z Nazaretu uzdrawia, wskrzesza i przy-
wraca dzieci swoim rodzicom i lokalnej społeczności. Równocześnie wielką 
przestrogą napawają Jego słowa o marnym losie tych, którzy względem 
tych najmniejszych dopuszczą się krzywdy i będą powodem zgorszenia: 
„(…) temu byłoby lepiej kamień młyński zawiesić u szyi i utopić go w głębi 
morza” (Mt 18,6). Nadzieję niosą słowa Jezusa o Jego obecności wśród tych, 
którzy dzieci przyjmują w Jego Imię. „A kto by jedno takie dziecko przy-
jął w imię moje, Mnie przyjmuje” (Mt 18,5). Jezus daje nam poznać siebie 
jako Dobrego Pasterza, który dba o owce i oddaje za nie swoje życie. To 
nawiązanie do starotestamentalnego proroctwa Ezechiela: „Oto ja sam 
będę szukał moich owiec i będę sprawował nad nimi pieczę. (…) Zagubioną 
odszukam, zabłąkaną sprowadzę z powrotem, skaleczoną opatrzę, chorą 
umocnię, a tłustą i mocną będę ochraniał” (Ez 34,11.16). W świetle tych 
słów stajemy jako uczniowie w szkole Najwyższego Pasterza, by naśladu-
jąc Go, troszczyć się o każde dziecko nam powierzone.

Historia Kościoła wskazuje piękne przykłady troski o wychowanie 
dzieci i młodzieży. Na przestrzeni wieków Kościół zawsze starał się trosz-
czyć o samotnych, chorych, opuszczonych, porzuconych, sieroty. W duchu 
wiary i miłości zakładano wspólnoty, zakony, zgromadzenia, instytuty 
i stowarzyszenia, które charyzmatycznie niosły Dobrą Nowinę potrzebu-
jącym. Wielu świętych oddało swe życie Bogu, by w Jego imię troszczyć się 
o innych. Szpitale, ochronki, sierocińce, oratoria, domy dziecka, szkoły, 
zakłady opiekuńczo-wychowawcze od wieków niosły pomoc dzieciom 



190 Ks. Piotr Lorek SDB

i młodzieży. Także dziś wiele wspólnot i organizacji wewnątrz Kościoła pro-
wadzi działalność opiekuńczą, społeczną, leczniczą, wychowawczą, edu-
kacyjną, religijną, artystyczną, sportową, które służą małoletnim. Mamy 
przykłady świętych, którzy w dziedzinie prewencji, edukacji i ochrony 
dzieci zostawili cenny dorobek nie tylko wspólnocie Kościoła, ale także 
społeczeństwom. Wśród nich wymienić możemy choćby: św. Ignacego 
Loyolę, św. Jana de la Salle, św. Filipa Nereusza, św. Karola Boromeusza, 
św. Jana Bosko, bł. Edmunda Bojanowskiego, św. Rafała Kalinowskiego, 
św. Urszulę Ledóchowską, bł. Bronisława Markiewicza czy bł. Elżbietę Różę 
Czacką. Czerpiąc z dorobku ich życia i cennego dziedzictwa, możemy być 
kontynuatorami ich misji. Aktualne pozostaje ewangeliczne wyzwanie, 
by nasze parafie, dzieła, wspólnoty, rodziny stawały się dla dzieci osto-
jami bezpieczeństwa, a my – pasterzami na wzór Jezusa, by przez posługę 
najsłabszym uświęcać siebie i innych.

III. Wyzwania i trudności związane z Ustawą Kamilka

Od ponad roku wszystkich organizatorów pracy z dziećmi obowiązują 
wymagania związane z Ustawą Kamilka. Dotyczą one weryfikowania 
osób dopuszczanych do pracy z małoletnimi oraz wprowadzenia stan-
dardów ochrony. Wszystkie miejsca, placówki i podmioty organizujące 
różnego typu zajęcia dla dzieci, w tym także o charakterze religijnym, 
muszą mieć wprowadzone odpowiednie zasady zgodne z dokumentami. 
Sama ustawa, choć bezsprzecznie potrzebna (przyjęta przez polski parla-
ment prawie jednogłośnie), budziła i budzi wiele pytań. Dotyczą one prak-
tycznych rozwiązań oraz nastawienia osób z poszczególnych środowisk 
do wprowadzanych wymagań. Poniżej przedstawiam kilka trudności, 
które pojawiają się w związku z ustawą, oraz spróbuję pokazać, że są one  
do pokonania.

IV. Nakazy i zakazy zawsze budzą opór

Każde prawo narzucone z góry rodzi naturalny opór i niechęć. Pod-
świadomie nas ogranicza, wkłada w pewne ramy, wydaje się zagrożeniem 
wolności i spontaniczności. W przypadku Ustawy Kamilka tych oporów 
może być kilka, np. „już nic nie będzie można robić z dziećmi i młodzieżą, 



191Troska o ochronę dzieci i młodzieży — przesłanie Ewangelii...

wszyscy będą się bać”. Tym, co może pomóc przekonać ludzi do przestrze-
gania nowych przepisów, jest zrozumienie powodów, dla których zostały 
wprowadzone, oraz wymiernych korzyści, które mają przynieść. Znajo-
mość kodeksów zachowań i procedur oraz przekonanie się do ich stoso-
wania, wbrew powszechnemu utartemu przekonaniu, może zwiększyć 
bezpieczeństwo małoletnich. Może również pomóc bezpiecznie praco-
wać osobom odpowiedzianym za ich opiekę i wychowanie. Stosowanie 
się do jasnych wskazań wzmacnia spokój, utrwala dobre zachowania, 
buduje kulturę przejrzystości i zaufania. I wcale nie musi ograniczać 
spontaniczności, pomysłowości, otwartości i zdrowej bliskości, które są 
tak istotne w pracy pastoralnej. Dobre i świadomie stosowane przepisy 
czynią naszą posługę bardziej roztropną, rozumną, bezpieczną i prze-
widywalną, wcale jej nie ograniczając. Św. Jan Bosko, stosując metodę 
wychowawczą, którą nazwał systemem prewencyjnym, oparł ją na trzech 
filarach: rozumie, religii i miłości. W jednym z listów napisał: „Pozwól, 
aby zawsze prowadził cię rozum, a nie namiętność”3. Był przy tym czło-
wiekiem niezwykle spontanicznym, kreatywnym i wyprzedzającym swą 
myślą i praktyką standardy ówczesnej pracy duszpastersko-wychowawczej. 
Gdyby niektórzy współcześni duszpasterze, którzy dopuścili się krzywdy 
względem małoletnich, pokonali wewnętrzny opór w pilnowaniu zewnętrz-
nych zasad, to można by uniknąć wielu cierpień konkretnych osób i całej  
wspólnoty Kościoła.

V. Niewiedza i nieznajomość ustawy (hasła i opinie 
oparte na sloganach lub emocjach)

„Nie można dotykać dzieci i mieć z nimi żadnych kontaktów przez tele-
fon lub mediach społecznościowych” – nierzadko spotkać można takie 
sformułowania. Warto wówczas zadać pytanie: A gdzie to jest zapisane? 
Kto tak powiedział i dlaczego? Przepisy ustawy mówią o opracowaniu 
kodeksów zachowań bezpiecznych dla osób z danej placówki, o sposobach 
wzajemnych relacji dorosły – dziecko czy dziecko – dziecko oraz o zasa-
dach bezpieczeństwa w Internecie i mediach. Standardy te będą różnić się 
w zależności od wieku, dojrzałości, specyfiki prowadzonej działalności. 
Zupełnie inne będą w przedszkolu, zakładzie rehabilitacyjno-leczniczym, 

3  G.P. Lemoyne, Memorie Biografiche, t. 10: 1871–1874, Torino 1939, s. 1023.



192 Ks. Piotr Lorek SDB

szkole, ośrodku wychowawczym czy klubie sportowym. To odpowiedzialni 
dorośli mają te zasady określić i omówić z wychowankami, tak by wspólnie 
je przyjąć i respektować. Utarte slogany krytykujące wszystko nie poma-
gają w zrozumieniu istoty sprawy i zamykają dyskusję. Właściwy kontakt 
i relacje z małoletnimi są podstawą pracy, wychowania i duszpasterstwa. 
Chodzi o wyeliminowanie zachowań niewłaściwych czy ryzykownych, 
a podkreślenie bezpiecznych i akceptowalnych w danym środowisku. 
Używanie skrótu myślowego, że nic już nie można robić z dziećmi, żeby 
nie zostać oskarżonym o wykorzystanie, jest lękowym uproszczeniem, 
które nikomu i niczemu nie służy.

VI. Zmęczenie aferami i opór części duchowieństwa

„To kolejny atak na Kościół” – mówią niektórzy. Tym razem jednak 
zagadnienie dotyczy całego społeczeństwa, wszystkich osób i środowisk 
zajmujących się dziećmi. Dla niektórych placówek i organizatorów aktyw-
ności dla dzieci będzie to zupełnie coś nowego, a dla nas już nie, bo jako 
Kościół w budowaniu prewencji oraz stosowaniu procedur jesteśmy krok do 
przodu. Owszem, możemy się czuć zmęczeni ciągłymi aferami i medialną 
nagonką, która uderza w pracujących dobrze i bezpiecznie. Odpowiadając 
na wymagania ustawy i pracując odpowiedzialnie, możemy to niepoko-
jące zjawisko negatywnej opinii o Kościele realnie zmniejszyć. A niewąt-
pliwie za sprawiedliwe należy uznać to, że standardy wreszcie dotyczą 
wszystkich organizujących i dopuszczanych do działalności z małolet-
nimi, a nie tylko ludzi Kościoła.

VII. Weryfikowanie osób podważa zaufanie do nich 
i narusza ochronę danych osobowych

To prawda, że sprawdzanie w rejestrach może odstraszać, zniechę-
cać i podważać zaufanie do zaangażowanych osób. Tym bardziej, że 
w Kościele jest ciągle duża grupa ludzi, którzy angażują się z dobrej woli 
i potrzeby serca, często za przysłowiowe „Bóg zapłać”. Dodatkowo ktoś 
jeszcze będzie ich sprawdzać! Rodzi to naturalny opór i może zniechęcać. 
Szczególnie niepopularny stał się wymóg dostarczenia informacji z Kra-



193Troska o ochronę dzieci i młodzieży — przesłanie Ewangelii...

jowego Rejestru Karnego (zaświadczenia o niekaralności) oraz weryfi-
kacji w Rejestrze Sprawców Przestępstw na Tle Seksualnym. Jeśli jednak 
ktoś jest „w porządku”, to nie ma się czego obawiać, a przez weryfikację 
możemy naprawdę zapobiec zatrudnieniu tych, którzy z dziećmi praco-
wać nie powinni. Tym bardziej, że jednak zdarzały się przypadki, choć 
rzadko, że dopuszczone do bezpośredniej pracy z dziećmi były osoby, 
które wcześniej popełniły przestępstwa czy krzywdziły nieletnich. A tego 
nie chciałby chyba nikt, a przede wszystkim rodzice dzieci. Nauczyciele 
i pedagodzy już od lat podlegają obowiązkowej weryfikacji i są to nor-
malne procedury. Poza tym zgodnie z zapisem Ustawy Kamilka spraw-
dzaniu w rejestrach karnych podlegają osoby zatrudnione i dopuszczone 
do bezpośredniej działalności z dziećmi i nie mamy obowiązku spraw-
dzać osób, które wykonują inne zajęcia. Za każdym razem to organiza-
tor ma za zadanie rozstrzygnąć, po rozeznaniu czynników ryzyka, kogo 
i w jakim zakresie należy zweryfikować.

VIII. Poświęcenie dodatkowego czasu na poznanie 
zagadnienia i wprowadzanie standardów

Lubimy narzekać, że nic się nie zmienia, a sami często nie podejmu-
jemy wysiłku, by było inaczej. Przed nami jest kolejna praca do wyko-
nania. Standardy same się nie przeczytają i nie wdrożą. Choć podmioty 
kościelne otrzymały profesjonalnie przygotowane propozycje gotowych 
standardów, które można od razu zastosować, to jednak potrzeba czasu 
na ich lekturę, omówienie, dostosowanie i przeprowadzenie szkoleń per-
sonelu. Pierwsze zetknięcie z lekturą standardów może odstraszać i znie-
chęcać ze względu na liczbę zagadnień, terminologię, procedury. Kiedy 
jednak zaczniemy spokojnie je czytać, próbować rozumieć, odnosić do swo-
jej rzeczywistości, to okazuje się, że nie są takie straszne. Wręcz przeciw-
nie – mogą stać się inspiracją do podjęcia inicjatyw pastoralnych służących 
ożywieniu parafii i budowaniu przyjaznego środowiska dla wszystkich. 
Lektura standardów i omówienie ich w kontekście konkretnej parafii czy 
innego dzieła wraz z duszpasterzami, katechetami, odpowiedzialnymi za 
wspólnoty, zaangażowanymi w pracę z dziećmi świeckimi i osobami kon-
sekrowanymi, to dobra okazja do budowania współodpowiedzialności za 
bezpieczeństwo w lokalnej wspólnocie Kościoła.



194 Ks. Piotr Lorek SDB

IX. Nieścisłości i wątpliwości, różne interpretacje 
przepisów prawa

Ustawa Kamilka wywołała masę pytań, zwłaszcza w temacie weryfi-
kowania personelu. Kogo i kiedy należy sprawdzać w rejestrach? Kogo 
wystarczy tylko przeszkolić i zapoznać ze standardami oraz zobowiązać 
do deklaracji ich przestrzegania? To najczęstsze pytania. W niektórych 
sytuacjach doszlibyśmy do absurdów, sprawdzając w rejestrze przestępstw 
niemal wszystkich. Na szczęście w trakcie zagłębiania się w temat nie-
które wątpliwości zostały rozwiane. Przygotowana jest też noweliza-
cja ustawy, która uprości niektóre procedury i ułatwi pracę. Kluczem 
w rozstrzyganiu każdej wątpliwości jest odpowiedź na pytanie: Czy to 
jest zasadne i czy posłuży bezpieczeństwu dzieci i młodzieży? Jeśli tak, 
to zawsze warto to zrobić. Interpretowanie przepisów i stosowanie ich 
wymaga od nas troski o dobro dzieci oraz stosowania zasady roztropności  
i przewidywania.

X. Problem z oskarżonymi i skazanymi duchownymi

To jedno z najważniejszych wyzwań związanych z ochroną małoletnich 
i skutkami niewłaściwych postaw duszpasterzy. W myśl ewangelicznej 
nauki o miłosierdziu wszyscy grzesznicy mają szansę powrotu i łaski, jeśli 
staną w prawdzie i podejmą nawrócenie. Ci, którzy dopuścili się względem 
powierzonych im wiernych przemocy fizycznej, emocjonalnej, seksual-
nej czy duchowej, muszą ponieść konsekwencje swoich grzechów, podjąć 
pokutę, przyjąć wymierzoną karę i zadośćuczynić skrzywdzonym. Tego 
domaga się zwykła uczciwość i sprawiedliwość ludzka oraz moralność 
chrześcijańska, której przecież sami nauczamy. Jeśli proces nawrócenia 
i poprawy jest podjęty przez sprawcę, to istnieje szansa choć częściowego 
naprawienia krzywd i przywrócenia go do posługi. Problem wzmaga się 
wówczas, gdy takiej poprawy, uznania swej winy oraz chęci nawrócenia 
u oskarżonego czy skazanego brakuje. Wtedy pozostaje dyscyplinowanie 
za pomocą prawa i sankcje za jego łamanie. Oskarżenie o czyny przeciw 
szóstemu przykazaniu Dekalogu na szkodę dzieci i dorosłych bezbronnych 
jest dużym obciążeniem dla każdego duchownego, co skutkuje najczęściej 
czasowym (do wyjaśnienia sprawy) zawieszeniem w wykonywanej funk-



195Troska o ochronę dzieci i młodzieży — przesłanie Ewangelii...

cji. Domysły, plotki, osądy mogą wówczas bardzo skrzywdzić oskarżonego 
kapłana czy zakonnika, zwłaszcza gdy przypisywane mu przestępstwa 
okażą się nieprawdziwe. Wciąż uczymy się adekwatnego i odpowiedzial-
nego informowania o oskarżeniach, podjętych działaniach i decyzjach 
stosownych władz w tych sprawach. A trzeba uwzględnić różne kręgi 
osób: zgłaszających krzywdę, wiernych ze wspólnoty, rodziny czy szer-
szą opinię publiczną, gdy sprawa jest nagłośniona. Trudno o przywróce-
nie dobrego imienia i spokojny powrót do pracy duszpasterskiej osobie 
z niesprawiedliwie przyklejoną łatką „pedofila”. W takiej sytuacji pod-
stawą pozostaje stanięcie w prawdzie, uczciwe procedowanie i szczere 
informowanie o tym, co się stało.

XI. Korzyści z weryfikacji osób i wprowadzenia 
standardów. Co możemy zyskać?

Oprócz dodatkowej pracy, którą musimy podjąć wprowadzając stan-
dardy, i pokonania trudności, które się z tym wiążą, możemy uzyskać 
z tego wymierne korzyści. Będą one możliwe wówczas, gdy tematem 
naprawdę się przejmiemy i potraktujemy go poważnie. Poniżej wska-
zuję na kilka pozytywnych aspektów, które w ramach dobrze prowadzo-
nej polityki ochrony małoletnich w naszych kościelnych środowiskach 
mogą realnie pomóc.

XII. Polepszenie ochrony dzieci i młodzieży 
zgodnie z duchem ustawy, zwiększenie 
świadomości i wrażliwości społecznej 
w temacie przemocy

Coraz więcej osób (duszpasterzy, pracowników, rodziców i dzieci) 
będzie świadomych wymagań w tym względzie, co ma zwiększyć czuj-
ność, przeciwdziałać przemocy, zmniejszyć czynniki ryzyka oraz uspraw-
nić reagowanie na krzywdę dzieci. Znajomość zagadnienia, rozmowy na 
ten temat, szkolenia i udostępnianie standardów choć pewnie nie zlikwi-
dują całkowicie problemu przemocy, to jednak zasadniczo zwiększą bez-
pieczeństwo najmłodszych.



196 Ks. Piotr Lorek SDB

XIII. Wypełnianie nakazu Ewangelii, by troszczyć 
się o najsłabszych, oraz realizacja charyzmatów 
w Kościele zgodnie z duchem czasu

To okazja, żeby rozwijać pastoralny oraz moralny wymiar duszpaster-
stwa dzieci i młodzieży. Dla wielu wspólnot i zgromadzeń to inspiracja, 
by swe wypracowane tradycje pracy wychowawczo-duszpasterskiej uak-
tualniać do współczesnych realiów i wyzwań. W laicyzującym się świecie 
i wobec nacisku niektórych środowisk na świeckość państwa i placówek 
edukacyjnych standardy mogą stać się jednym z ważnych gwarantów rea-
lizacji chrześcijańskich wartości. W preambule do standardów placówek 
kościelnych możemy umieścić zapis, że ochrona małoletnich wynika z war-
tości wypływających z Ewangelii i nauki Kościoła. Kodeksy zachowań są 
natomiast praktyczną ich realizacją, by chronić dzieci przed demoraliza-
cją, szkodliwymi treściami, niebezpiecznymi ideologiami i krzywdą. To 
dodatkowe zapewnienie, że w naszych środowiskach możemy wychowy-
wać w duchu Ewangelii i chrześcijańskich wartości.

W ramach realizowania misji głoszenia Słowa Bożego i ewangelizacji 
mamy okazję podkreślać troskę o dzieci i młodzież. Wielość tekstów biblij-
nych mówi wprost o miłości bliźniego, wzywa do opieki nad potrzebują-
cymi i naprawianiu krzywd. Przesłanie Ewangelii głoszone i wypełniane 
we wspólnocie wierzących staje się znakiem nadziei dla wszystkich.

XIV. Traktowanie przemocy względem dzieci jako 
problemu społecznego, a nie tylko problemu 
Kościoła, oraz budowanie jedności społecznej 
w trosce o najmłodszych

Kościół zawsze starał się stawać w obronie najsłabszych, bezbron-
nych i cierpiących, nawet gdy dyktatorskie rządy czy niesprawiedliwość 
społeczna wyrządzała im krzywdę. Dziś odpowiedzialna troska o mało-
letnich może połączyć różnorodne środowiska w niwelowaniu problemu 
przemocy. Poważniej do zagadnienia będą musiały podejść środowiska, 
które wcześniej tego nie robiły. Wspólne standardy placówek w Kościele 
i w państwie to duży krok w kierunku zdrowienia społeczeństwa. I choć 
dzielą nas poglądy polityczne, ideologie i wartości, to ochrona najmniej-



197Troska o ochronę dzieci i młodzieży — przesłanie Ewangelii...

szych i bezbronnych może być impulsem jednoczącym i uruchamiającym 
wiele pozytywnych procesów społecznych i wychowawczych. Aktywne 
zaangażowanie Kościoła w tym względzie jest zauważane i doceniane. 
To Kościół już od lat wprowadzał normy ochrony małoletnich w oparciu 
o Wytyczne Konferencji Episkopatu Polski, zorganizował przez Centrum 
Ochrony Dziecka studia z zakresu „profilaktyki przemocy seksualnej wobec 
dzieci i młodzieży”, powołał Fundację św. Józefa, wspierającą działania 
prewencyjne i udzielającej pomocy skrzywdzonym. Wiele kompetentnych 
osób z kręgów kościelnych znalazło się w grupach ministerialnych przygo-
towujących wzory standardów dla poszczególnych placówek. W naszych 
szeregach jest wielu ludzi wykształconych, odpowiedzialnych i odda-
nych, którzy niosą realną pomoc społeczeństwu. Ich praca jest widocz-
nym wkładem wspólnoty Kościoła w wychowanie i opiekę małoletnich  
w Polsce.

Odpowiedzią Kościoła może być przykładna i animacyjna rola w śro-
dowisku lokalnym. Wykorzystanie kompetencji i potencjału parafian, 
współpraca z innymi podmiotami w zakresie prewencji i ochrony oraz 
organizowanie szkoleń dla różnych grup społecznych (duszpasterzy, 
katechetów nauczycieli, osób konsekrowanych, rodziców) to tylko nie-
które z możliwości. Prewencja to działanie bardzo uniwersalne i sze-
rokie, to budowanie, wspieranie i wzmacnianie wszystkiego, co dobre, 
bezpieczne, przyjazne i rozwojowe w duszpasterstwie i wychowaniu 
młodych. Pola pracy nie zabraknie, jeśli tylko zechcemy szukać takich 
pozytywnych rozwiązań i propozycji. Wartościowym wzmocnieniem 
takich działań byłaby bardziej zaplanowana i intensywna kampania 
medialna, pokazująca naszą pracę na rzecz profilaktyki przemocy wobec  
dzieci i młodzieży. 

XV. Szansa na odbudowanie wiarygodności i zaufania, 
które wobec Kościoła w ostatnich latach znacząco 
spadło

Opracowanie wzorów standardów nie wystarczy, by chronić dzieci. 
Potrzeba wprowadzania standardów ochrony i odpowiedzialnej pracy 
u podstaw. To jest okazja do pomocy skrzywdzonym oraz pokazania społe-
czeństwu naszej jednoznacznej postawy, że chronimy najmłodszych i prze-



198 Ks. Piotr Lorek SDB

ciwstawiamy się krzywdzie. Przykład poprawnego wdrażania standardów, 
zaangażowania w to odpowiedzialnych osób, przejrzystość w pracy oraz 
szczera troska o bezpieczeństwo mogą przyczynić się do odbudowy nad-
szarpniętego zaufania społecznego. Potrzeba jasnego znaku na zewnątrz, że 
ludzie Kościoła robią wszystko, by chronić i wspierać, oczyszczać i uzdra-
wiać. Jednocześnie to zaufanie trzeba odbudowywać wśród osób wierzą-
cych, które ucierpiały w Kościele i są ofiarami różnego rodzaju krzywdy. 
Najczęściej ludzie ucierpieli wewnątrz własnych rodzin (niestety, często 
praktykujących i deklarujących się jako wierzące) oraz w ramach insty-
tucjonalnego działania Kościoła (wykorzystanie przez osoby duchowne). 
Niektórzy wierni na skutek skrajnych głosów w tym temacie i nagłośnie-
nia przypadków nadużyć przez media mogą czuć się zdezorientowani, 
zgorszeni i zagubieni. Jasny głos w tej sprawie i wyraźne kroki potwier-
dzające realną troskę o tworzenie środowisk bezpiecznych i przyjaznych 
dla wszystkich wiernych sprzyjają umacnianiu wspólnoty Kościoła oraz 
odbudowują jej wiarygodność.

XVI. Zaproszenie do większej współodpowiedzialności 
za dzieci i młodzież

Ustawa Kamilka w założeniu ma zaangażować w ochronę małoletnich 
i uświadamiać jak najszerszy krąg osób. Do tworzenia standardów włą-
czeni mają być pracujący bezpośrednio z dziećmi, rodzice i sami małoletni. 
W duszpasterstwach kluczową rolę pełnią nadal duchowni, w związku 
z czym to na nich skupia się najczęściej odpowiedzialność za wszystko, co 
dzieje się np. w parafii. Zaangażowanie większej liczby świeckich, konse-
krowanych, rodziców rozkłada ciężar odpowiedzialności na wszystkich 
w ramach swych kompetencji. Współpraca z wiernymi to doskonała oka-
zja, by uruchomić pozytywne procesy budowania bezpiecznych wspól-
not dla dzieci. Do tego potrzebne jest omówienie ról, zadań i kompetencji 
poszczególnych osób zaangażowanych w prewencję, a wskazania wyni-
kające ze standardów tego właśnie wymagają. To kolejny bodziec, by bar-
dziej świadomie i odważnie w duszpasterstwo zaangażować rodziców. 
Przecież wszystkim rodzicom kochającym swe dzieci będzie zależeć, by 
ich pociechom nic złego nie zagrażało i by mogły rozwijać się w przyja-
znych środowiskach.



199Troska o ochronę dzieci i młodzieży — przesłanie Ewangelii...

Zachęca i wzywa nas do tego duch synodalności, który ma prowadzić 
do współodpowiedzialności w Kościele. Troska o ochronę dzieci i mło-
dzieży może być sprawdzianem synodalnego podejścia i odpowiedzi na 
znaki czasu. Słuchanie Słowa Bożego i siebie nawzajem, a zwłaszcza głosu 
skrzywdzonych, wspólna modlitwa i refleksja mają nas prowadzić do lep-
szego życia. Inaczej pozostaniemy na pobożnych życzeniach i wypraco-
wanych dokumentach. Troska o dzieci i młodzież to również okazja dla 
rad duszpasterskich czy ekonomicznych, by inwestować w bezpieczne, 
estetyczne, funkcjonalne i przyjazne pomieszczenia oraz planować war-
sztaty, szkolenia czy spotkania dla osób zaangażowanych.

XVII. Weryfikowanie jakości prowadzonego 
duszpasterstwa 

Do wielu krzywd nie doszłoby w Kościele, gdyby okazano większą czuj-
ność i wrażliwość, gdyby prowadzono zaplanowaną ocenę pracy i rela-
cji wewnątrz naszych wspólnot. Przyglądanie się posłudze duchownych, 
katechetów, odpowiedzialnych za grupy i wspólnoty pod kątem dojrzałości 
i bezpieczeństwa w relacjach, przestrzegania kodeksów zachowań, wdraża-
nia procedur i zasad reagowania na niestosowne zachowania, może zwięk-
szyć bezpieczeństwo oraz ograniczyć niewłaściwe postawy czy sytuacje. 

Bezpieczną wspólnotę charakteryzuje jej otwartość na wszystkich, 
zdrowe relacje między uczestnikami, wyrażające się w szanowaniu gra-
nic fizycznych i emocjonalnych, wolność wyboru, brak faworyzowania 
i manipulacji, brak niezdrowego, emocjonalnego przywiązania do grupy 
czy jednego lidera. Bezpieczna wspólnota ma jasno określone cele, zasady 
funkcjonowania, podział odpowiedzialności, częstotliwość i godziny spot-
kań, które pozwalają uczestnikom na pogodzenie z nimi obowiązków 
rodzinnych i zawodowych. 

Istotnym czynnikiem ryzyka, mogącym prowadzić do nadużyć ducho-
wych i innych, jest pozostawienie bez wsparcia i właściwej kontroli chary-
zmatycznych liderów wspólnot czy młodych kapłanów na początku swej 
duszpasterskiej posługi. Superwizje, weryfikowanie i ewaluacja formacji 
w ramach wspólnoty, włączając w to osoby z zewnątrz (np. przełożonych 
czy osoby delegowane przez nich), to szansa na budowanie zdrowych i doj-
rzałych relacji w Kościele oraz zapobieganie niewłaściwym sytuacjom.



200 Ks. Piotr Lorek SDB

XVIII. Dbanie o siebie i personel przez wsparcie 
w posłudze, szkolenia, wypracowanie kodeksów 
zachowań, procedury interwencji i ich 
dokumentowanie

Standardy mają chronić nie tylko dzieci, ale i nas samych, zaangażowa-
nych w opiekę nad nimi. Inwestowanie w formację osób zaangażowanych, 
działanie w zespole, udzielanie sobie nawzajem wsparcia, podnoszenie 
kwalifikacji – to znaki odpowiedzialnego i rozwojowego duszpasterstwa. 
W takiej wspólnocie osoby dorosłe mogą skutecznie chronić dzieci i same 
czuć się bezpiecznie. 

Przez budowanie świadomości i zaangażowanie w profilaktykę więk-
szej liczby osób będziemy mogli również lepiej towarzyszyć oskarżonym 
i skazanym osobom, by wspierać ich w procesie nawrócenia i resocjali-
zacji. Wspólnie musimy uczyć się wyciągać wnioski i przeciwdziałać, by 
do kolejnych krzywd nie dochodziło.

XIX. Zakończenie

Dzieci i młodzież stanowią bezcenny dar wspólnoty ludzkiej i chrześ-
cijańskiej. „Wy jesteście przyszłością świata, wy jesteście nadzieją Koś-
cioła. Wy jesteście moją nadzieją!” Słowa skierowane do młodych na 
inaugurację pontyfikatu zapowiadały ważny aspekt posługi Jana Pawła 
II. Jeśli młodzi są tak cenni w budowaniu teraźniejszości i przyszłości, 
to powinni być szczególnie traktowani. Dzisiejsze czasy to znak, by o ich 
dobro i bezpieczeństwo zatroszczyć się jeszcze bardziej. Czy tego chcemy, 
czy też nie, jesteśmy zobligowani do wprowadzenia państwowych i koś-
cielnych standardów ochrony małoletnich. Możemy wykonać nakazane 
minimum i nie zrobić nic więcej. Ale możemy też, wierni przesłaniu Ewan-
gelii, zyskać jak najwięcej dobra dla samych dzieci, Kościoła i społeczeń-
stwa. Wciąż mamy realny wpływ na kształtowanie myśli i postaw wielu 
osób. Dzięki temu możemy skutecznie zapobiegać problemowi przemocy 
wobec najsłabszych oraz odegrać ważną rolę w temacie prewencji. Oby-
śmy tę szansę wykorzystali.



201Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

Aktualność „pedagogii nowego człowieka” 
Czcigodnego Sługi Bożego 

ks. Franciszka Blachnickiego (1921–1987) 
wobec współczesnych wyzwań pastoralnych1

Bp dr Adam Wodarczyk

I. Wstęp 

„Apostoł wewnętrznej odnowy człowieka i narodów” – tymi słowami 
określił ks. Franciszka Blachnickiego (1921–1987) św. Jan Paweł II2, ponie-
waż zabiegał on przede wszystkim o odnowę moralną ludzi, był całko-
wicie oddany służbie ludziom, początkowo jako świecki działacz ruchu 
skautingowego, później jako kleryk i kapłan. Uczył radykalnego życia 
chrześcijańskiego, ukazywał piękno, głębię i wysokie wymagania zwią-
zane z życiem chrześcijańskim. Na bazie pracy naukowej i pracy dusz-
pasterskiej stworzył chrześcijańską koncepcję formacji religijnej, którą 
nazwał „pedagogią nowego człowieka”. Opracował na jej podstawie orygi-
nalną koncepcję przeżyciowych rekolekcji oazowych, opartych na tajem-
nicach różańca świętego, przekazujących na przestrzeni kilku lat całość 
prawd dotyczących życia chrześcijańskiego. Koncepcja ta została oparta 
na odnowionych po Soborze Watykańskim II obrzędach katechumenatu 
chrześcijańskiego, które dostosował do sytuacji pracy z ludźmi ochrzczo-
nymi, ale jeszcze nieżyjącymi w pełni prawdą Ewangelii. Na bazie tych 
doświadczeń stał się założycielem i charyzmatycznym moderatorem 
Ruchu Światło-Życie, któremu jako główny cel wyznaczył „prowadzenie 

1  Ze względów praktycznych w dalszej części tekstu nie będziemy stosowali pełnego 
tytułu „Czcigodny Sługa Boży” przy podawaniu osoby ks. Blachnickiego.

2  Tekst, ze względu na popularyzatorski charakter, nie zawiera przypisów ze wskazaniem 
źródeł cytowanych wypowiedzi ks. Blachnickiego i innych wskazówek bibliograficznych. 
Osoby zainteresowane znajdą te źródła w: M. Wodarczyk, Prorok żywego Kościoła, Katowice 
2008, szczególnie strony: 498–503 (p. 2), 302–310 (p. 3), 438–445 (p. 4). 



202 Bp dr Adam Wodarczyk

ludzi do dojrzałości chrześcijańskiej, bez względu na wiek i stan w Koś-
ciele”. Za metodę realizacji tego zadania przyjął system formacji deute-
rokatechumenalnej, oparty na Obrzędach chrześcijańskiego wtajemniczenia 
dorosłych. Dokonał oryginalnej recepcji myśli o odnowie katechumenatu 
chrześcijańskiego dla potrzeb formacyjnych Ruchu Światło-Życie. Pro-
gram ten dostosował do poziomu wieku uczestników formacji. Przyjął 
metodę całorocznej pracy w małych grupach działających w parafiach, 
zaś pogłębieniem pracy rocznej były rekolekcje piętnastodniowe, oparte 
na schemacie tajemnic różańcowych. Zarówno w pracy rocznej w parafii, 
jak i podczas rekolekcji uczestnicy formacji uczyli się życia we wspólno-
cie Kościoła, opartego o słowo Boże, liturgię i modlitwę, aby dawać świa-
dectwo wiary, słowem i przykładem życia. W Ruchu Światło-Życie odkrył 
charyzmat „metody owocnego działania”, polegający na jedności pomię-
dzy poznaniem i działaniem, która wskazuje na prawdziwą wolność czło-
wieka, polegającą na dobrowolnym poddaniu się wymaganiom prawdy 
w myśl słów Chrystusa: „(…) poznacie prawdę, a prawda was wyzwoli” 
(J 8,32). Realizacja tej zasady prowadzi do wychowania „nowego człowieka  
w Chrystusie”. 

To pewne, historyczne podsumowanie dokonań ks. Blachnickiego 
w dziedzinie formacji chrześcijańskiej laikatu, duchowieństwa i osób 
konsekrowanych w II połowie XX w. Chcemy jednak ukazać aktualność 
wizji formowania „nowego człowieka”, którą nam pozostawił, szczegól-
nie w czasach, w których Kościół w Polsce poszukuje sposobu wdroże-
nia katechumenalnej metody formacji wiernych w naszych parafiach. 
Wydaje się, że nie trzeba „wyważać drzwi” otwartych już przez ks. Blach-
nickiego przed 50 laty. Żeby jednak zrozumieć aktualność intuicji duszpa-
sterskich ks. Blachnickiego dla naszej epoki, spróbujmy najpierw spojrzeć 
na źródło jego przemyśleń o potrzebie formowania „nowego człowieka” 
(1), następnie na ich najważniejsze założenia (2), a potem spróbujemy 
przypomnieć sobie przebieg i sposób realizacji formacji deuterokate-
chumenalnej „nowego człowieka” proponowany przez ks. Blachnickiego 
w ramach Ruchu Światło-Życie (3). Ostatni etap, o którym mowa w zakoń-
czeniu, jest najtrudniejszy. Domaga się on bowiem zarówno na poziomie 
powstałego niedawno Zespołu Konferencji Episkopatu Polski ds. Kate-
chezy Parafialnej (ZP KEP 12–14.03.2025), a później na poziomie diece-
zji i parafii umiejętnej adaptacji programu ks. Blachnickiego dla potrzeb  
naszych czasów.



203Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

II. Geneza wizji formacyjnej „nowego człowieka”

Analiza sytuacji współczesnego Kościoła i świata została przez ks. 
Blachnickiego dokonana szczególnie podczas jego podróży zagranicznych 
w latach 70. XX w. oraz w ostatnich pięciu latach życia, kiedy zamieszkał 
w ośrodku Marianum w Carlsbergu, w Niemczech. Swoje przemyślenia 
zapisywał w Dziennikach podróży. Choć miały one przede wszystkim cha-
rakter apostolsko-formacyjny, to odnotowywał w nich również refleksje 
dotyczące życia społecznego, problemów ekonomiczno-gospodarczych, 
postępu technicznego, dóbr kultury oraz piękna natury. W swoich spo-
strzeżeniach zauważał w latach 70. XX w. słabości społeczeństwa Europy 
Zachodniej i Stanów Zjednoczonych, szczególnie podkreślał rozluźnienie 
w dziedzinie moralnej. Jako antidotum na duchowe problemy współczes-
nych społeczeństw, które określał mianem cywilizacji konsumpcyjnej, sta-
wiał promocję personalizmu chrześcijańskiego, umożliwiającego duchową 
odnowę człowieka. W związku z cywilizacyjnym kryzysem wartości moral-
nych widział potrzebę szerzenia „apostolatu nowej kultury” jako reakcję 
na dynamiczny rozwój zachodniej cywilizacji konsumpcyjnej. Dostrzegał 
trudności Kościoła katolickiego w Europie Zachodniej i w USA, wyrażające 
się kontestacją nauczania papieskiego, kryzysem praktyk religijnych oraz 
błędną realizacją odnowy soborowej, szczególnie w dziedzinie liturgii. 
Szansę na odnowę duszpasterstwa w USA widział w odnowie charyzma-
tycznej oraz w zintensyfikowaniu działań ewangelizacyjnych. Zauważał 
jednak, że niewielu hierarchów dostrzegło apostolskie możliwości, jakie 
niesie ten ruch. Krytycznie oceniał postawę polonijnych parafii realizu-
jących wyłącznie tradycyjne duszpasterstwo oparte na minimalistycz-
nych założeniach. Stwierdził: „Kościół nie ma w sobie mocy, aby ludzi 
przyciągnąć wartościami Ewangelii – opiera swój byt na «biznesie» – jak 
wszystko”. W ten sposób skomentował działalność pubu w jednej z parafii 
polonijnych w Sheffield, w Anglii. Podobnie widział problemy polskiego 
duszpasterstwa polonijnego w USA. Po uczestnictwie w liturgii w jednej 
z polskich parafii w Chicago napisał: „Piękne widowisko folklorystyczne. 
Autentyczne śpiewy ludu Podhalan. Ale jakie to wszystko dalekie od ducha 
soborowej odnowy! Ani śladu zrozumienia słowa Bożego! Taki Kościół 
jest niezdolny do dialogu ekumenicznego. Skazany jest na wymarcie! 
A co można by zrobić – vide Brzegi! Dlaczego nic się nie robi w kierunku 
prawdziwej odnowy? Księża nic nie rozumieją, są ślepi na znaki czasu!” 



204 Bp dr Adam Wodarczyk

Krytycznie ocenił duszpasterstwo polonijne w USA. Napisał: „Ogólnie: 
zupełny brak otwarcia się na odnowę Kościoła – ruchy ewangelizacyjne 
i charyzmatyczne. Brak koncepcji przyszłościowej – odczytania znaków 
czasu. Praca z młodzieżą – koncentracja na szkołach parafialnych (właś-
ciwie szkoły angielskie z nauką języka polskiego). Odnowa może przyjść 
przez odnowiony Kościół w kraju!” 

Z zaciekawieniem i uznaniem obserwował postęp techniczny, mate-
rialny i cywilizacyjny w Europie Zachodniej i USA. Podczas podróży do 
Stanów Zjednoczonych w 1978 r. określił postęp cywilizacyjny formą 
troski o człowieka. Bardzo wysoko oceniał wysoki poziom szkolnictwa 
uniwersyteckiego, usług leczniczych, znakomitej infrastruktury i budow-
nictwa. Podziwiał wielość atrakcji typu turystyczno-rozrywkowego. Jed-
nak obserwacje te zawierały również uwagi krytyczne. Ks. Blachnicki 
dostrzegł również negatywne skutki rozwoju cywilizacyjnego. Zaliczył 
do nich kult, wręcz niewolę pieniądza, wysokie koszty życia, co w tam-
tym okresie dla osoby przybywającej z ubogiej ekonomicznie Polski było 
bardzo łatwe do zaobserwowania. Stwierdził, że jest to początek „cywili-
zacji komputerowej”, czego przejawem było dokładne planowanie, wręcz 
sterowanie życia. Wśród negatywnych przejawów cywilizacji zachodniej 
dostrzegał uzależnienie od stojącej na bardzo niskim poziomie telewizji 
i reklam oraz agresywny atak przemysłu pornograficznego. 

Nieco wcześniej, podczas pobytu w Leicester i Londynie w 1972 r., 
zebrał swoje obserwacje dotyczące konsumpcyjnej społeczności. Nadał 
im symboliczny tytuł Mane – Tekel – Fares (por. Dn 5,25-28) nad konsump-
cyjną społecznością. Do „symptomów nadchodzącej katastrofy” zaliczył: 
zatrucie naturalnego środowiska, problem biedy i głodu Trzeciego Świata, 
spustoszenie, które sieją alkoholizm, nikotynizm, narkomania, deka-
dencja seksualna, powszechność i dostępność aborcji, rozkład rodziny, 
plaga rozwodów, samobójstw, różnych zbrodni i gwałtów oraz załamanie 
systemu wychowania, w wyniku którego młodzież znalazła się na mar-
ginesie życia społecznego. Uważał, że do założeń systemowych cywili-
zacji konsumpcyjnej należą zjawiska wyścigu produkcji i konsumpcji 
oraz wdrożenie postępu technicznego w służbę postawy konsumpcyjnej. 
Cywilizacja konsumpcyjna bazuje na antropologii, która widzi człowieka 
jako kompleks potrzeb i namiętności, które trzeba zaspokoić, aby czło-
wiek był szczęśliwy. W tym kontekście miara używania i posiadania staje 
się miarą szczęścia. Spojrzenie na człowieka zostało zamknięte w cyklu 
doczesności, skoncentrowane na celach doraźnych, bez perspektywy celu 



205Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

ostatecznego. Natomiast doskonalenie materii zaczęto stawiać wyżej niż 
doskonalenie człowieka. 

Po analizie założeń systemowych cywilizacji konsumpcyjnej, okre-
ślił jej podstawowe elementy: komfort mieszkaniowy, system „dogadza-
nia podniebieniu”, przyjemność kupowania, oparta na pożądliwości oczu 
i „rozkoszach wzroku” (por. Rdz 3,6) podsuwanych przez reklamę wizu-
alną i telewizyjną, rozbudzającą chęć posiadania i kupowania. Aby zrea-
lizować przyjemność kupowania, tworzy się doprowadzony do perfekcji 
system sprzedaży realizowany przez nowoczesne domy towarowe oraz 
wielkie dzielnice handlowe. System cywilizacji konsumpcyjnej opierał 
się również na wielokanałowej telewizji, „rozkoszy panowania nad prze-
strzenią”, która wyraża się nowoczesnymi modelami samochodów, siecią 
wygodnych autostrad, nowoczesnych lotnisk i połączeń lotniczych. Cywi-
lizacja konsumpcyjna zaspokaja instynkt walki przez perfekcyjny system 
zawodów sportowych, bogaty wybór filmów wojennych, szpiegowskich, 
kryminalnych, kowbojskich i gangsterskich. Zaspokaja się żądzę sensacji 
przez prasę i system informacji telewizyjnej; żądze zmysłowe i pożądliwość 
ciała – przez seksualny sposób kształtowania mody kobiecej, zwyczajów 
towarzyskich oraz wprowadzanie elementów seksualnych we wszelkich 
możliwych widowiskach, filmach, telewizji, prasie i literaturze. Kolejne 
elementy cywilizacji konsumpcyjnej to świat sztucznych potrzeb, którego 
symbolem stają się narkotyki, alkohol i nikotyna oraz doprowadzony do 
perfekcji kult wypoczynku i turystyki, systemy biur podróży, pośredni-
ctwa, reklamy, systemy hotelowe i zmysłowe przynęty, związane z modą 
naturystyczną i kultem opalonego ciała. Jako ostatnią pokusę cywiliza-
cyjną wymienia rozkosz panowania nad materią poprzez rozwój techniki 
i automatyzację codziennego życia, której symbolem jest rozkosz „przy-
ciskania guzików”. Skutkiem rozwoju cywilizacyjnego, który stara się 
potęgować doznania w ramach tzw. „kultu rozkoszy”, są: wynaturzenia 
wynikające z potęgowania w nieskończoność żądz i namiętności, do któ-
rych zaliczał wynaturzenia w polityce, żądzę panowania nad światem, 
nawet za cenę wielkich zbrodni; wynaturzenia w życiu gospodarczym, 
przejawiające się w panowaniu nad światem przez pieniądz, którym obra-
cają potężne koncerny będące własnością banków i milionerów; wynatu-
rzenia w dziedzinie seksu, takie jak pornografia, sadyzm i narkomania. 

Ks. Blachnicki uważał, że problemy, z którymi boryka się cywilizacja 
wykreowana w Europie Zachodniej, są w pewnym sensie inną wersją tota-
litaryzmu, który zniewala wewnętrznie człowieka. Przebywając w 1971 r. 



206 Bp dr Adam Wodarczyk

w Mariazell, w Austrii, napisał w Dzienniku o trudnościach, z którymi 
przyszło się zmagać Kościołowi funkcjonującemu w cywilizacji zachod-
niej. Stwierdził, że również w cywilizacji konsumpcyjnej, podobnie jak 
w komunizmie, istnieją siły wrogie wobec Kościoła, które walczą syste-
matycznie i perfidnie z cywilizacją chrześcijańską. Odpowiedzią na te 
problemy miał stać się „duch rycerski, duch walki” – w myśl charyzmatu 
św. Maksymiliana. Tymczasem reakcją Kościoła katolickiego na wspo-
mniane problemy był fałszywy irenizm, polegający na uzgodnieniu teorii, 
tez i pojęć z różnych systemów myślowych za cenę wzajemnych ustępstw. 
Jednak takie podejście do zagadnień związanych z jednością Kościoła pro-
wadzi do prób zacierania rzeczywistych różnic między chrześcijanami 
albo do upowszechniania porozumienia kosztem prawdy. Obserwując te 
zmagania Kościoła w Europie Zachodniej, stwierdził, że sytuacja Kościoła 
katolickiego w komunistycznej Polsce, poddanego licznym zewnętrznym 
represjom i prześladowaniom, jest w paradoksalny sposób wyjątkowo 
szczęśliwa, ponieważ Kościół w Polsce znajduje się w stanie konfronta-
cji z systemem komunizmu, który liczy się z jego siłą i traktuje go poważ-
nie, jako realną siłę. Tymczasem na zachodzie Europy, w atmosferze 
wolności i demokracji cywilizacji konsumpcyjnej, sytuacja Kościoła była 
o wiele gorsza, gdyż obok Kościoła powstawały potęgi w istocie mu wro-
gie. Dla nich Kościół nie był przeciwnikiem, z którym należy się liczyć, 
wręcz przeciwnie, nie zauważały go. Potęgi te dysponowały środkami 
masowego przekazu, oddziaływały na ludzi przez politykę, partie i bloki 
polityczne, kapitał oraz przemysł i usługi dysponujące reklamą, kuszące 
dobrobytem i luksusem życia, demoralizujące poprzez seks i pornogra-
fię. W tym kontekście sytuacja Kościoła na zachodzie Europy, w ocenie 
ks. Blachnickiego, była bardziej skomplikowana i złożona niż w Polsce. 
Kilkanaście lat później, w 1984 r., potwierdził w Pamiętniku bolesną ana-
lizę sytuacji Kościoła zachodniego, dostrzegając u przedstawicieli Koś-
cioła zachodnioeuropejskiego postawę kapitulacji wobec współczesnego 
świata, której przejawem był fałszywy pluralizm oraz brak jasnego prze-
kazu chrześcijańskiego obrazu człowieka. W trakcie pobytu w Austrii 
w 1971 r. ks. Blachnicki dokonał porównania sytuacji moralnej Zachodu 
i komunistycznej Polski. Biorąc pod uwagę fakt, że był już wówczas dysy-
dentem prześladowanym przez władze komunistyczne w Polsce, jego 
uwaga daje wiele do myślenia. Obserwując panoszącą się w prasie, tele-
wizji i reklamie w Austrii pornografię i dekadencję moralną, stwierdził, 



207Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

że w tym kontekście na wyjątkowo wysokim poziomie moralnym pozo-
staje komunistyczna prasa w Polsce.

Analizując problemy świata zachodnioeuropejskiego, ks. Blachnicki 
stwierdził, że u podstaw głębokiego kryzysu kulturowego i moralnego, 
który daje się tam zaobserwować, stoi fałszywa antropologia, oparta na 
błędnej definicji wolności kształtowanej w systemie hedonistyczno-kon-
sumpcyjnej cywilizacji. Wolność w rozumieniu kultury zachodniej była 
rozumiana czysto formalnie – jako możliwość opcji-wyboru pomiędzy 
wielu możliwościami, przy czym motywacja była czysto subiektywna: 
wybierano opcję, która człowiekowi najbardziej odpowiada. W ten spo-
sób wolność staje się swawolą. Równocześnie zaczyna zanikać poczucie 
istnienia wartości prawdy absolutnej. Relatywizacja prawdy i wolności 
sprawiła, że zabrakło właściwego obrazu człowieka jako osoby zintegro-
wanej, czyli realizującej w swoim życiu światło prawdy absolutnej. W ten 
sposób człowiek w cywilizacji konsumpcyjnej stał się coraz bardziej zagu-
biony i poddany wielorakim zniewoleniom.

Podróżując po krajach Europy Zachodniej, ks. Blachnicki spotykał 
się z różnymi reakcjami na wspomniane przemiany kulturowe ze strony 
kapłanów i świeckich. Jedną z nich był fanatyzm, ucieczka w konserwa-
tyzm i integryzm, który zaobserwował w niektórych ośrodkach kościel-
nych, skoncentrowany w konserwatywnym ruchu Una voce. Stwierdził, 
że w pewnym sensie nie dziwi się tym kapłanom i siostrom zakonnym, 
którzy w obliczu ogromu zła szukali oparcia w wartościach konserwa-
tywnych, związanych z kontestacją odnowy liturgicznej Soboru Watykań-
skiego II. Zauważył, że trudno jest obronić się w sytuacjach kryzysowych 
przed jednostronnością i pomieszaniem pojęć. Inną reakcję, którą rów-
nież uznał za niewłaściwą, zauważył w St. Pölten podczas spotkania z kil-
koma młodymi polskimi księżmi, pracującymi w tej austriackiej diecezji. 
Próbowali oni szukać ożywienia Kościoła, mnożąc różne stowarzyszenia 
i organizacje kościelne. Nie łączyło się to jednak z formacją do pogłębio-
nego życia chrześcijańskiego i nie zapewniało ewangelicznej formacji, 
z której wychodzą zaangażowani katolicy. Z wielością stowarzyszeń i ugru-
powań łączył się dodatkowo brak integracji tych akcji we wspólnocie para-
fialnej. W efekcie ogromna ilość energii i pracy, wkładana w te inicjatywy 
przez księży, w rzeczywistości wydawała niewielki efekt. Jednak w swo-
ich wędrówkach po Europie znajdywał również pozytywne próby prze-
ciwdziałania trudnej sytuacji Kościoła na Zachodzie, jak przykładowo 



208 Bp dr Adam Wodarczyk

praca redakcji pisma Lebendige Seelsorge we Freiburgu, gdzie próby łącze-
nia teorii i praktyki duszpasterskiej dokonywały się w duchu równowagi 
między tradycją i odnową Kościoła. 

W kontekście problemów zaobserwowanych w Europie Zachodniej ks. 
Blachnicki stwierdził, że najważniejszą misją wobec cywilizacji zachod-
nioeuropejskiej jest szerzenie właściwej antropologii, opartej na obrazie 
„nowego człowieka”, nowej wspólnoty oraz nowej kultury. Miała to być 
odpowiedź na kryzys cywilizacji zachodniej. Dlatego w 1970 r. napisał: 
„Idea «osoba-wspólnota» – to coś, z czym możemy pójść do świata. To jest 
potrzebne Zachodowi, aby się nie zagubił w bogactwie i używaniu. Uka-
zać wszystko porządkujące wartości osoby i wspólnoty. Trzeba stworzyć 
komórkę badań i studiów jako naukową podstawę dla akcji. Rola o. Kol-
bego! (Postęp w służbie najwyższych wartości! Dlatego konieczne ubó-
stwo!). To możemy dać Zachodowi!”

W innym miejscu Dziennika dodał, że podczas modlitwy w katedrze 
św. Marka w Wenecji w 1970 r. zrozumiał, że trzeba głosić współczesnemu 
światu, zagrożonemu pokusą bogactwa, luksusu i używania, nieporównaną 
wartość osoby, która realizuje się, gdy posiada siebie w dawaniu siebie, 
tworząc równocześnie z innymi ludźmi wspólnotę. Stwierdził wówczas: 
„Dlatego w centrum liturgia, która uobecnia akt osoby Chrystusa – dają-
cego życie jako wyraz największej miłości! Dlatego Niepokalana – szczyt 
oddania się ludzkiej osoby! Dlatego o. Kolbe – jego akt ofiary w obozie – 
szczyt realizacji wartości osoby w obozowym piekle! (...) Zrozumiałem 
na nowo misję o. Kolbe, którą musimy podjąć. To święty naszych czasów! 
Postawienie w ideale Niepokalanej wartości osoby – oddania na pierwszym 
planie. Postawienie w centrum życia religijnego wartości osoby realizu-
jącej siebie jako najwyższą, stworzoną wartość w akcie bezgranicznego 
oddania siebie. Ubóstwo w świecie szalonego rozwoju techniki i bogactwa 
– w służbie ludzkiego używania! O. Kolbe: rozwój techniki w służbie wyż-
szych – najwyższych wartości (co zabezpiecza ubóstwo!)”.

III. Wizja celu: założenia „pedagogii nowego 
człowieka” 

Okres, w którym ks. Blachnicki organizował w latach 60. XX w. oazy 
(ubogacony pierwszymi doświadczeniami z lat 50. XX w.), okazał się decy-
dujący dla wypracowania integralnej „pedagogii nowego człowieka”. Stała 



209Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

się ona podstawą dla całej wizji formacyjnej Ruchu Światło-Życie. Obok 
doświadczeń praktycznych, które ks. Blachnicki zbierał w czasie prowa-
dzonych corocznie rekolekcji oazowych dla dzieci, młodzieży oraz doro-
słych, inspirowały go studia nad personalizmem dialogicznym, które 
doprowadziły go do ujęcia ideału wychowawczego oaz jako „nowego czło-
wieka” – osoby posiadającej siebie w dawaniu siebie. Program ten nazwał 
„personalistyczno-maryjną koncepcją wychowania młodzieży”. Tworząc 
podwaliny formacji chrześcijan jako „nowych ludzi w Chrystusie”, oparł 
się o analizę filozoficzno-teologiczną osoby ludzkiej. Dokonał personali-
stycznej analizy osoby ludzkiej w aspekcie statycznym i dynamicznym. 
Pierwszy z nich akcentował osobę jako „byt wsobny”, posiadający reflek-
syjną świadomość samej siebie, dysponującą w sposób wolny sobą. Nato-
miast ujęcie dynamiczne osoby, zdaniem ks. Blachnickiego, jest szczególnie 
istotne, ponieważ osoba nie tylko posiada siebie, lecz również daje sie-
bie, przez co w pełni się urzeczywistnia. Adresatem oddania się osoby 
może być tylko druga osoba. W spotkaniu, które dokonuje się pomiędzy 
dwoma osobami, które nawzajem siebie obdarowują, rozpoczyna się ich 
wzajemny dialog. W ten sposób człowiek czyni właściwy użytek ze zdol-
ności posiadania siebie poprzez dar z siebie na rzecz drugiego człowieka. 
To oddanie siebie, jako najwyższy akt osobowy aktualizujący osobę, nazy-
wał miłością. Takie ujęcie osoby uwydatnia jej przeznaczenie do dialogu, 
który najpełniej realizuje się poprzez wskazanie na Boga, jako właściwe 
„Ty”, ku któremu skierowana jest osoba ludzka. Bóg stwarzając człowieka 
jako osobę, przeznaczył go do osobistego spotkania z Nim. Tylko poprzez 
urzeczywistnienie tego spotkania człowiek może w pełni być sobą i zna-
leźć szczęście. Powyższe wnioski, wypracowane drogą indukcyjną poprzez 
analizę ludzkiej świadomości, ks. Blachnicki pogłębił na drodze deduk-
cyjnej, wychodzącej od prawd otrzymanych dzięki Objawieniu Bożemu, 
które ukazuje człowieka jako osobę stworzoną na obraz Boży. Dlatego 
człowiek, nosząc w sobie podobieństwo do Boga Trójjedynego, który jest 
Miłością, tylko w dawaniu siebie, przez dialog miłości z Bogiem i ludźmi, 
może w pełni urzeczywistnić siebie. Na tym polega godność i tajemnica 
osoby ludzkiej, której urzeczywistnienie powinno być ostatecznym celem 
wszelkiego wychowania. Ks. Blachnicki uważał, że ten proces wychowaw-
czy jest konieczny, ponieważ obok zdolności do bezinteresownego życia, 
ludzie noszą w sobie tendencję egocentryczną, wynikającą ze skażenia 
ludzkiej natury. Objawienie Boże jako przyczynę tego rozdarcia w czło-
wieku wskazuje grzech pierworodny, w wyniku którego człowiek uczynił 



210 Bp dr Adam Wodarczyk

siebie samego przedmiotem, początkiem i kryterium wartościowania, ule-
gając pysze, która jest korzeniem wszelkiego grzechu. Odpowiedzią Boga 
na upadek człowieka jest odkupienie dokonane przez Jezusa Chrystusa, 
którego owocem jest „nowy człowiek”. Rodzi się on w sercach tych, któ-
rzy przez wiarę uznają Jezusa za Zbawiciela świata. Ten „nowy człowiek” 
musi przez całe życie rozwijać się i wzrastać w nieustannej walce i zma-
ganiu się ze „starym, upadłym człowiekiem”. Jednak ten proces rozwo-
jowy rozpoczyna się od ingerencji Boga w skażoną naturę ludzką, którą 
nazywamy nowym stworzeniem bądź nowym narodzeniem. Wówczas 
„upadły człowiek” zyskuje zasadę nowego życia, Ducha Świętego, który 
udziela skażonej naturze ludzkiej wewnętrznej dynamiki, dzięki której 
człowiek odrodzony z Ducha Świętego zaczyna czynić własne życie darem 
dla Boga i innych ludzi, przekreślając odruchy egocentryczne. Zdaniem 
ks. Blachnickiego powstanie i dojrzewanie „nowego człowieka” jest treś-
cią życia chrześcijanina. W związku z tym, celem wychowania chrześci-
jańskiego jest wspomaganie rozwoju nowego życia w człowieku, dzięki 
któremu urzeczywistnia się „nowy człowiek”, zdolny do miłowania, czyli 
posiadania siebie w dawaniu siebie. Wychowanie chrześcijańskie ma za 
zadanie wprowadzać człowieka w nowość chrześcijaństwa, polegającą na 
tym, że osoba ludzka urzeczywistnia siebie i swoje powołanie w Chrystu-
sie, w Duchu Świętym i w Kościele. W Chrystusie, ponieważ w Nim Bóg 
daje siebie człowiekowi, aby stać się celem ludzkiej miłości. W Duchu Świę-
tym, ponieważ On uzdalnia człowieka do oddania się w wierze, nadziei 
i miłości Chrystusowi. W Kościele, gdyż w miłości Chrystusa odnajdujemy 
zdolność do miłowania innych ludzi, przez co stajemy się jedno w Bogu.

Ideał wychowawczy „nowego człowieka” znalazł w historii zbawienia 
swoje najpełniejsze i najdoskonalsze urzeczywistnienie w Maryi, która jest 
najdoskonalszym wzorem chrześcijańskiej pracy formacyjnej, wychowaw-
czej i samowychowawczej. Ks. Blachnicki, rozważając prawdę o Niepoka-
lanym Poczęciu, uważał, że Maryja jest szczytem nowego człowieczeństwa 
przez swoje odniesienie do Chrystusa. Naśladowanie Maryi jako życiowego 
wzoru prowadzi do odkrycia prawdy, że zjednoczenie z Bogiem w Chry-
stusie i w Duchu Świętym, w tajemnicy Kościoła, jest celem chrześcijań-
skiego życia. Dlatego ks. Blachnicki określił jako cel pracy wychowawczej 
upodobnienie się do Maryi. Maryjność pojęta w ten sposób prowadzi do 
zorientowania życia chrześcijańskiego ku Słowu Bożemu i liturgii, gdyż 
podobnie jak Maryja była zjednoczona z Chrystusem, wypełniając Jego 
słowo i stojąc pod krzyżem Chrystusa, tak samo chrześcijanie dopełniają 



211Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

swojego zjednoczenia z Chrystusem poprzez Słowo Boże i wiarę w zjedno-
czeniu sakramentalnym, które dokonuje się zwłaszcza w liturgii euchary-
stycznej. Natomiast zjednoczenie z Chrystusem prowadzi do zjednoczenia 
z Jego Kościołem. W ten sposób chrześcijanie, łącząc się z Maryją, Matką 
Kościoła, partycypują w Jej trosce o wzrost Kościoła w ludziach żyjących 
we współczesnym świecie.

Z biegiem czasu wychowanie „nowego człowieka” stało się podstawową 
myślą, na której ks. Blachnicki oparł cały program formacyjny Ruchu 
Światło-Życie. Oprócz jego studiów nad personalizmem w ramach pracy 
naukowej, inspirowała go myśl Soboru Watykańskiego II dotycząca czło-
wieka – osoby oraz nurt biblijno-ewangelizacyjny, który zaistniał w jego 
świadomości za sprawą kontaktów ekumenicznych z różnymi Kościo-
łami chrześcijańskimi. W ten sposób idea „nowego człowieka” otrzymała 
biblijną podbudowę. Kolejną inspiracją były studia nad katechumenatem 
chrześcijańskim, które doprowadziły go do odkrycia metody starochrześci-
jańskiej inicjacji i formacji „nowego człowieka”, co zostało jeszcze bardziej 
pogłębione dzięki Obrzędom chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych. 

Pedagogia „nowego człowieka” była chrześcijańską odpowiedzią na 
problemy współczesnego człowieka. Ks. Blachnicki uznał, że człowiek 
żyjący w drugiej połowie XX w. jest często wewnętrznie rozbity. Wśród 
przyczyn tego zjawiska wymieniał nadmiar informacji oraz zjawisko dez-
integracji między sferą poznawczą, umysłem i wolą człowieka, który wie, 
jak powinien żyć, ale brak mu konsekwencji w codziennym postępowa-
niu. Nie przeżywa już prawdy jako wartości normatywnej, kształtującej 
jego życie. Przyczyn dezintegracji człowieka upatrywał wśród czynników 
zewnętrznych, do których zaliczał narzucanie kłamstwa przez terror poli-
tyczny lub przymus opinii publicznej, które rodzą lęk przed mówieniem 
i czynieniem prawdy. Do przyczyn wewnętrznych dezintegracji zaliczał 
uleganie namiętnościom i słabościom, które powodują, że człowiek stawia 
wyżej to, co przyjemne, od tego, co prawdziwe i słuszne. Skutkiem takiej 
sytuacji jest wewnętrzne rozbicie człowieka. Człowiek współczesny, zda-
niem ks. Blachnickiego, nastawiony na konsumpcję dóbr materialnych, 
stał się pasywny, nieaktywny i odtwórczy, zaś wrodzona ludzkiej naturze 
dążność do Absolutu została zamieniona na zniewolenia w postaci alkoho-
lizmu, narkomanii lub wynaturzeń seksualnych. Zagrożeniem współczes-
nej cywilizacji jest też postawa wyczynowa, kiedy człowiek koncentruje się 
na osiąganiu wyników w wąskiej dziedzinie, mierząc w ten sposób swoją 
wartość. Liczy się tylko wyczyn, osobiste osiągnięcia, w ocenie zaczyna się 



212 Bp dr Adam Wodarczyk

pomijać wartość człowieka, jego charakter oraz osobowe zaangażowanie. 
W ten sposób dążenie do doskonałości zostaje ukierunkowane na specja-
listyczne rekordy, które rzadko doskonalą osobę ludzką, będąc złudnym 
i długotrwałym pseudoosiągnięciem. Wspomniane tendencje prowadzą 
ostatecznie do depersonalizacji i uprzedmiotowienia człowieka. Ich rezul-
tatem jest „postawa stadna” człowieka poddanego manipulacji, który utra-
cił samodzielność myślenia i podmiotowego stanowienia o sobie. Myśli 
i działa według sloganów, które słyszy w środkach masowego przekazu, 
kieruje się modami i panującymi opiniami. W ten sposób staje się niewol-
nikiem manipulowanym przez innych, zależnym od różnych ośrodków 
dyspozycyjnych i społecznych mechanizmów.

Stworzona przez ks. Blachnickiego „pedagogia nowego człowieka”, znaj-
dująca swe początki w Oazach Niepokalanej i Oazach Nowego Życia, była 
odpowiedzią na ukazane wyżej zagrożenia dotykające współczesnego czło-
wieka. Uczestnicy oaz mieli jako „nowi ludzie w Chrystusie” przeciwstawiać 
się wspomnianym niebezpiecznym tendencjom. Ks. Blachnicki uważał, 
że „nowy człowiek” jest osobą zintegrowaną, dlatego wewnętrzna integra-
cja była centralnym zadaniem wychowawczym, które łączy się z postula-
tem koncentracji etycznej, polegającym na osiągnięciu jedności pomiędzy 
prawdami poznawanymi, uznanymi za słuszne, a postawą życiową. Wyra-
żała to starochrześcijańska prawda, która ostatecznie została przyjęta 
jako nazwa ruchu oazowego: Światło-Życie. Jedność pomiędzy światłem 
i życiem integruje wewnętrznie człowieka, wzywa go, aby uznał światło 
poznawanej prawdy i poddał jej wymaganiom swoje życie. W ten spo-
sób człowiek odnajduje drogę do doskonałości i wewnętrznej wolności. 
Jako światło prawdy, wcielającej się w życie osoby ludzkiej, ks. Blachni-
cki rozumiał światło rozumu, sumienia, Słowa Bożego, Chrystusa jako 
osobowego wzoru, który należy naśladować, oraz światło Kościoła, który 
dba o nieskażony przekaz i interpretację nauki Chrystusa. Dążność do 
jedności światła i życia na tych płaszczyznach uważał za program „peda-
gogii nowego człowieka”, który był odpowiedzią na problem zagubienia 
współczesnego człowieka.

Kolejną cechą „nowego człowieka” jest zdolność do miłości „posiadającej 
siebie w dawaniu siebie”. Stwierdzenie to ks. Blachnicki odnalazł w defi-
nicji antropologicznej Soboru Watykańskiego II, głoszącej, że „człowiek, 
będący na ziemi jedynym stworzeniem, którego Bóg chciał ze względu na 
nie samo, nie może się w pełni odnaleźć inaczej, jak tylko przez szczery 
dar z siebie samego” (KDK 24). Ks. Blachnicki definicję tę łączył z poję-



213Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

ciem agape, które stało się jednym z kluczowych terminów pedagogii 
oazowej. „Nowy człowiek” osiąga zdolność przeciwstawiania się postawie 
konsumpcyjnej współczesnego człowieka przez bezinteresowną miłość 
agape. Wyraża ją postawa służebna „nowego człowieka”, która jest anty-
tezą postawy „człowieka wyczynowego”, który dąży do wyniesienia sie-
bie ponad innych ludzi. Tymczasem „nowy człowiek” realizuje się przez 
pokorę i służbę, dzięki którym osiąga szczyty człowieczeństwa. Wspo-
mniane aspekty streszczają się w pojęciu „człowiek wyzwolony”, który 
jest przeciwieństwem „człowieka manipulowanego”. Osoba wolna posiada 
własną podmiotowość, określaną jako „suwerenność wewnętrzną”. Osiąg-
nięcie jej staje się możliwe, gdy osoba, decyzją wolnej woli, uznaje prawdę 
o człowieku jako istocie stworzonej przez Boga do miłowania i służby. Nau-
czanie dotyczące wolności i wyzwolenia „nowego człowieka” zostało roz-
winięte przez ks. Blachnickiego pod koniec życia, stając się syntezą jego 
myśli personalistycznej. „Nowy człowiek” szczyt znajduje w osobie Chry-
stusa Sługi, objawiającego Boga w człowieku i człowieka w Bogu, w któ-
rym każdy otrzymuje moc Ducha Świętego, umożliwiającą nawrócenie 
i wyzwolenie, oraz w osobie Niepokalanej – Służebnicy Pańskiej, będącej 
wzorem odkupionego człowieka, który oddał życie Chrystusowi. W ten 
sposób „pedagogia nowego człowieka” zostaje podniesiona do nadprzyro-
dzonego porządku odkupienia. Otrzymując teologiczny charakter, stała 
się teologią wychowania, którą ks. Blachnicki nazwał „personalistyczno-
-maryjną koncepcją wychowania nowego człowieka”. 

Mówiąc o „nowym człowieku”, ks. Blachnicki zwracał uwagę na kwe-
stie etyczno-moralne. Opierając się na wskazaniach encykliki Pawła VI 
Humanae vitae, odwołał się do godności osoby ludzkiej i opracował „peda-
gogię wstydliwości”. Rozwinięcie programu wychowania młodzieży do 
czystości i wstydliwości, opartego na osiągnięciach pedagogiki chrześ-
cijańskiej, uważał za bardzo istotne zadanie. Zaobserwował, że wartości 
wstydu i czystości zostały zagubione, czego przejawem był nieskromny 
i prowokacyjny sposób ubierania, szczególnie kobiet i dziewcząt. Przyczyn 
tej sytuacji upatrywał w negatywnym oddziaływaniu cywilizacji konsump-
cyjnej, w braku wychowania do wstydliwości, zwłaszcza w rodzinach, oraz 
w przyzwyczajaniu się do bezwstydnego stroju od dzieciństwa. Uważał, 
że duszpasterze i wychowawcy chrześcijańscy zajęli postawę kapitulacji 
wobec zjawiska nieskromnej mody. W związku z tym podjął wyzwanie 
wychowania młodzieży do czystości, ukazując wymagania w tej dziedzi-
nie, płynące z godności osoby ludzkiej. Wychowanie do skromności i czy-



214 Bp dr Adam Wodarczyk

stości widział jako proces wychowania do osobowej miłości. W programie 
rekolekcji oazowych akcentował te zagadnienia, ucząc młodzież kultury, 
skromności i czystości, wyrażającej się odpowiednim strojem w czasie 
wspólnych spotkań rekolekcyjnych, szczególnie w czasie zgromadzeń 
liturgicznych. Ukazywał te kwestie w kontekście szacunku i odpowie-
dzialności za drugiego człowieka. 

Drugim elementem, obok kultury czystości i skromności, który akcen-
tował w pracy formacyjnej z młodzieżą, było wychowanie do trzeźwości. 
Kwestie abstynenckie ukazywał w kontekście niesienia pomocy osobom 
zniewolonym przez chorobę alkoholową. Uważał, że najlepszą formą apo-
stolatu w tej dziedzinie jest łączenie postawy abstynenckiej z osobistym 
świadectwem i modlitwą. W ten sposób poszerzał odpowiedzialność mło-
dzieży za duchowe dobro bliźnich. Uczył nieść pomoc osobom zniewolonym 
nałogiem alkoholowym jako dar miłości i oddania siebie, który poprze-
dza słowa potępiające pijaństwo i jakąkolwiek inną zewnętrzną działal-
ność przeciwalkoholową. Postawę abstynencką rozszerzał na konieczność 
powstrzymywania się od tytoniu. Zdolność przeciwstawienia się negatyw-
nym przejawom współczesnego życia, do których zaliczał zjawisko nie-
skromnej mody, alkoholizmu oraz nikotynizmu, określał jako postawę 
„przeciw prądowi”. Wyrażała się ona umiejętnością sprzeciwu naciskom 
opinii, zwyczaju i mody. Uważał, że bez wstrzemięźliwości i odwagi moral-
nej nie można realizować powołania chrześcijańskiego we współczes-
nym, zlaicyzowanym świecie. Dlatego uczestników rekolekcji oazowych 
wychowywał do radykalnej postawy moralnej i samodzielności wobec 
nacisków mody. Z czasem zaczął używać dla określenia takiej postawy 
życiowej pojęcia „nowa kultura”. 

Tworząc „pedagogię nowego człowieka”, ks. Blachnicki określił metodę 
i drogę wychowawczą, które miały być elementami formacji prowadzącej 
ku dojrzałości chrześcijańskiej. Do metody wychowawczej zaliczał formułę 
światło-życie, która sprawia, że „nowy człowiek” stara się nieustannie 
zbliżać swoje życie do wymagań światła prawdy, podporządkowując jej 
wolę i działanie. Jako drugi element wymieniał oazę wychowawczą, która 
stwarzała uczestnikom rekolekcji okazję do odkrycia piękna stylu życia 
„nowego człowieka” w środowisku opartym na chrześcijańskim systemie 
wartości. Udział w oazie rekolekcyjnej miał inspirować do ewangelicz-
nego stylu życia po zakończeniu rekolekcji. Uczestnikom oazy pomagał 
w tym program akcentujący różne wymiary formacji chrześcijańskiej. For-
macja liturgiczna dokonywała się przede wszystkim poprzez codzienną 



215Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

Eucharystię i liturgię godzin. Formację apostolską realizowano w poga-
dankach przygotowujących do zadań podejmowanych w życiu parafii. 
Dzieci i młodzież wprowadzano w funkcje zgromadzenia liturgicznego. 
Kapłanom ukazywano ich zadania w Kościele, szczególnie koncentrując 
się wokół posługi przewodniczenia życiu wspólnoty lokalnej. Klerycy, 
siostry zakonne, katechetki oraz pomocnice duszpasterskie przygoto-
wywano do roli liderów chrześcijańskich, prowadzących dziecięce i mło-
dzieżowe grupy elitarne, będące z reguły parafialnymi zespołami służby 
liturgicznej. Dorosłych formowano do pracy w dziedzinie odnowy moral-
nej, mającej na celu przeciwdziałanie nałogom i zagrożeniom społecz-
nym oraz promocję, odnowę i obronę rodziny chrześcijańskiej. Stałym 
elementem oazy rekolekcyjnej, który wpływał na wychowanie „nowego 
człowieka”, była formacja biblijna, realizowana podczas spotkań nazy-
wanych „ewangeliczną rewizją życia”, których celem było doprowadzanie 
uczestników rekolekcji do postanowień dotyczących ich osobistego życia 
w oparciu o lekturę Biblii, oraz „Godziny słowa Bożego”, które pogłębiały 
tematykę rekolekcyjną w oparciu o biblijną historię zbawienia. Dopełnie-
niem formacji biblijnej było wprowadzanie w praktykę poddawania życia 
światłu słowa Bożego, aby stawało się ono normą i zasadą jako „słowo 
życia”. Dlatego każdego dnia oazy uczestnicy poznawali nowy fragment 
Pisma Świętego, który uczył ich odnoszenia własnego życia do słowa 
Bożego. Celem oazy rekolekcyjnej była formacja do modlitwy wspólno-
towej poprzez codzienną Mszę św., modlitwy poranne i wieczorne oraz 
modlitwę różańcową. Okazję do codziennej modlitwy osobistej stwarzała 
praktyka Namiotu Spotkania. Nawiązywała ona do tekstu z Księgi Wyj-
ścia (por. Wj 33,7-11), ukazującego Mojżesza w czasie przyjacielskiej roz-
mowy z Bogiem. W ten sposób ks. Blachnicki wprowadzał do osobistej 
modlitwy medytacyjnej. Ostatnim kierunkiem formacyjnym oazy rekolek-
cyjnej była formacja ludzka, kształtująca umiejętność chrześcijańskiego 
świętowania i radości w ramach „pogodnych wieczorów”, gdzie obok 
wspólnych zabaw i gier, akcentowano ewangelizacyjny wymiar piosenek 
religijnych oraz zdolność kontemplacji piękna przyrody podczas wycie-
czek nazywanych „wyprawami otwartych oczu” („ekologia integralna” 
w myśli papieża Franciszka). Trzecim elementem metody wychowania 
„nowego człowieka”, obok formuły światło-życie i oazy wychowawczej, 
była mała grupa formacyjna, gromadząca się na cotygodniowych spot-
kaniach biblijnych, celem pielęgnowania wyniesionych z oazy wartości. 
Przynależność do małej grupy umożliwiała wzrost „nowego człowieka” 



216 Bp dr Adam Wodarczyk

w warunkach codziennego życia. Ks. Blachnicki uważał małe grupy za 
środowiska formacyjne, jeżeli są służebnie otwarte i zaangażowane w sto-
sunku do nadrzędnej społeczności parafialnej.

Owocem metody formacyjnej, nazwanej z biegiem czasu przez ks. 
Blachnickiego „pedagogią nowego człowieka”, miała być stopniowa, orga-
niczna odnowa życia religijnego, ugruntowanie w wierze, odnalezienie 
powołania życiowego i miejsca posługi w Kościele uczestników rekolek-
cji oazowych.

IV. Wizja drogi: deuterokatechumenalna metoda 
wychowania „nowego człowieka”

Ks. F. Blachnicki od pierwszych lat pracy duszpasterskiej doszedł do 
przekonania, że wielu współczesnych chrześcijan nie przeżywa w dojrzały 
sposób życia chrześcijańskiego, opierając się na zwyczajach i tradycjach 
obrzędowych, które nie mają większego wpływu na ich wartościowanie 
i postępowanie w codziennym życiu. Określił to zjawisko jako „niewiarę 
ludzi wierzących”. Opierając się na osobistym doświadczeniu życiowym 
oraz na pracy katechetycznej, którą podejmował jako młody ksiądz, stwier-
dził nieskuteczność tradycyjnej formacji chrześcijańskiej, opartej na 
oświeceniowym, intelektualistycznym modelu. Polegał on na wprowadza-
niu w życie chrześcijańskie przez szkolną bądź parafialną naukę religii 
dzieci i młodzieży w wieku dorastania, będącą pogłębieniem wychowa-
nia religijnego, które dzieci i młodzież otrzymują w swoich chrześcijań-
skich rodzinach. W związku z tym coraz więcej osób uczestnicząc tylko 
w tradycyjnej formie katechezy – nauki religii, nie doświadczało pogłę-
bionego życia wiarą. Wiele osób, będąc dodatkowo poddane licznym 
procesom laicyzacyjnym, traciło motywację do podejmowania praktyk 
religijnych, a z upływem czasu często zanikało w nich poczucie więzi ze 
wspólnotą Kościoła. Obserwując te wszystkie zjawiska, ks. Blachnicki 
skoncentrował się na poszukiwaniu modelu formacji chrześcijańskiej, 
który wprowadzi współczesnych chrześcijan w głębokie doświadczenie 
wiary. Pracując jako pastoralista, liturgista i katechetyk na KUL-u w Lub-
linie, zetknął się z badaniami nad starochrześcijańską instytucją kate-
chumenatu, którą w XX w. na nowo odkryto i po Soborze Watykańskim 
II przywrócono jako metodę inicjacji w życie chrześcijańskie. Stwier-
dził, że odnowa katechumenatu jako środowiska kształtującego dojrzałe 



217Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

życie chrześcijańskie w oparciu o słowo Boże, liturgię, modlitwę, wspól-
notę oraz świadectwo wiary, daje okazję do wprowadzenia w misterium 
życia chrześcijańskiego, stając się równocześnie szkołą świadectwa i apo-
stolstwa. Uznał, że skoro wielu współczesnych katolików nie doświadcza 
głębi życia chrześcijańskiego, w związku z tym trzeba odnowić instytucję 
katechumenatu nie tylko względem nieochrzczonych, lecz również wobec 
osób, które przyjęły chrzest święty, ale potrzebują pogłębienia wiary. Dla-
tego system formacyjny, który zaczął tworzyć pod koniec lat sześćdziesią-
tych, prowadząc pracę formacyjną w ramach Krajowego Duszpasterstwa 
Służby Liturgicznej, a później w ramach Ruchu Żywego Kościoła (od 1976 r. 
– Ruchu Światło-Życie), nazwał formacją deuterokatechumenalną. Z upły-
wem czasu, w pierwszej połowie lat siedemdziesiątych, wypracował dzie-
sięcioletni system formacji dziecięcej i młodzieżowej służby liturgicznej, 
który określił jako jedną z form młodzieżowego deuterokatechumenatu 
w parafii. Od początku lat siedemdziesiątych również studenci, młodzież 
pracująca oraz rodziny podejmowały trzyletnią formację opartą na koncep-
cji deuterokatechumenalnej, dostosowanej dla ludzi dorosłych. W końcu 
wypracował również deuterokatechumenalny system formacji rodzin 
chrześcijańskich, realizowany od 1973 r. w ramach domowego Kościoła. 

Program deuterokatechumenalny ks. Blachnickiego w pełni dojrzał 
w drugiej połowie lat siedemdziesiątych. Inspiracji do zmian dostarczyły 
mu wydane w 1972 r. Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia dorosłych, 
z ukazanym przebiegiem katechumenatu. Kolejnym impulsem, który 
zdopingował go do zmian programowych w Ruchu Światło-Życie, była 
adhortacja Evangelii nuntiandi. Zmiany te polegały na zaakcentowaniu 
ewangelizacji zarówno w formacji Ruchu Światło-Życie, jak i w wymia-
rze apostolskiego posłannictwa świeckich, które Ruch Światło-Życie 
miał podjąć poprzez rekolekcje i akcje ewangelizacyjne adresowane do 
ochrzczonych, ale niewierzących i niepraktykujących. Z kolei współ-
praca z protestanckim ruchem ewangelizacyjnym Agape (Campus Cru-
sade for Christ), założonym w USA przez Billa Brighta, zainspirowała ks. 
Blachnickiego do wykorzystania materiałów tego ruchu w formacji Ruchu 
Światło-Życie. 

Owocem tych inspiracji były zmiany w metodzie formacji Ruchu Światło-
-Życie. Od 1977 r. ks. Blachnicki stworzył trzyetapowy program deutero-
katechumenalny, którego celem było formowanie „nowego człowieka” 
– dojrzałego chrześcijanina, podejmującego w Kościele służbę zgodnie 
z rozpoznanymi charyzmatami. Formacja deuterokatechumenalna miała 



218 Bp dr Adam Wodarczyk

spełniać cztery podstawowe wymagania: a) powinna być szkołą wiary, 
w której chrześcijanie uczą się rozwiązywać problemy życiowe w opar-
ciu o słowo Boże; b) powinna być szkołą życia ewangelicznego, w której 
dokonuje się nawrócenie i przewartościowanie życia w duchu Kazania na 
górze, odrzucenie grzechu, zaparcie się siebie i podjęcie krzyża; c) deu-
terokatechumenat powinien być szkołą modlitwy, służby Bożej i uczest-
nictwa w liturgii; d) musi być szkołą służby, diakonii w Kościele i wobec 
świata. Formacja ta winna być stosowana w procesie wychowawczym 
dotyczącym każdego stanu i wieku. 

Podstawą, na której ks. Blachnicki oparł system formacji deuterokate-
chumenalnej, były wspomniane Obrzędy chrześcijańskiego wtajemniczenia 
dorosłych. Formację tę podzielił na trzy podstawowe etapy: ewangelizacji 
i postewangelizacji, właściwego deuterokatechumenatu oraz mistagogii 
i diakonii. Etapy te, jego zdaniem, wynikają z samej natury i praw roz-
woju „nowego człowieka”, ponieważ zostały ukazane już w Nowym Testa-
mencie i odtąd znajdują się ciągle na nowo w Kościele u podstaw różnych 
nowych ruchów i wspólnot typu inicjacyjno-katechumenalnego. Pod-
stawowym kryterium, według którego określa się czas trwania danego 
etapu formacyjnego, jest osiągnięcie odpowiedniej dojrzałości, wymaga-
nej w tym okresie formacyjnym. 

W pierwszym etapie formacji deuterokatechumenalnej, jakim jest 
ewangelizacja i postewangelizacja, zasadniczym celem było doprowa-
dzenie człowieka do osobistej wiary, polegającej na przyjęciu Chrystusa 
jako Syna Bożego, Zbawiciela i Pana, a w konsekwencji do decyzji o włą-
czeniu się do grupy postewangelizacyjnej – prekatechumenalnej. Dokony-
wało się wówczas pogłębienie motywów nawrócenia i umocnienie wiary 
w Chrystusa. Orędzie ewangelizacyjne, z którym zapoznawali się uczest-
nicy grupy, nosiło nazwę „Cztery prawa życia duchowego”. Metoda ta, 
zaczerpnięta przez ks. Blachnickiego z materiałów ruchu Agape, z biegiem 
czasu na trwałe weszła do formacji Ruchu Światło-Życie. Korzystano z niej 
w wielu innych wspólnotach i ruchach ewangelizacyjnych w Polsce, a nawet 
w materiałach katechetycznych adresowanych dla szkół średnich. 

Pierwsza ewangelizacja miała miejsce w ramach indywidualnej roz-
mowy bądź podczas kilkudniowych otwartych lub zamkniętych rekolekcji 
ewangelizacyjnych. Następnie rozpoczynał się okres postewangelizacji, 
polegający na pogłębieniu i utrwaleniu treści ewangelizacji podczas spot-
kań nad Ewangeliami według św. Łukasza i św. Jana. Później członkowie 
grupy uczestniczyli w Oazie Nowego Życia I stopnia, która dawała możli-



219Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

wość powtórnego przeżycia prawd ewangelizacyjnych, odkrycia funda-
mentów życia chrześcijańskiego oraz podstawowych wymagań formacji 
deuterokatechumenalnej. Później następował okres jedenastu spotkań 
biblijnych utrwalających treści Oazy Nowego Życia I stopnia. Etap ten łączył 
się z regularnym udziałem w Eucharystii. Po tym okresie miało miejsce 
pierwsze skrutynium, w ramach którego zapraszano uczestników forma-
cji, aby podzielili się swoim doświadczeniem wiary w Chrystusa wobec 
wspólnoty oraz podjęli decyzję o wejściu do deuterokatechumenalnej grupy 
formacyjnej. Po skrutynium uczestników formacji przyjmowano w czasie 
uroczystego nabożeństwa do grupy deuterokatechumenalnej. W ten spo-
sób kończył się pierwszy etap formacji – ewangelizacja.

Okres deuterokatechumenatu miał na celu prowadzić uczestników 
formacji ku dojrzałości chrześcijańskiej. Dokonywało się to na drodze 
permanentnego nawrócenia poprzez wprowadzanie do umiejętności 
życia słowem Bożym, modlitwą, liturgią oraz dawania świadectwa wiary 
i służby. Pierwszy etap formacji deuterokatechumenalnej opierał się na 
„Dziesięciu krokach ku dojrzałości chrześcijańskiej”. Była to synteza naj-
ważniejszych treści wiary chrześcijańskiej, ujętych w trzech grupach 
tematycznych. Pierwsze cztery tematy koncentrowały się na ukazaniu 
dogmatycznych podstaw chrześcijańskiej wiary: Jezus Chrystus, Niepo-
kalana, Duch Święty i Kościół. Drugi zestaw tematów koncentrował się 
na elementach, które zapewniają wzrost duchowy: słowo Boże, modlitwa, 
liturgia. Ostatnia część koncentrowała się na formacji apostolskiej: świa-
dectwo, nowa kultura i agape. Każdemu z powyższych tematów poświę-
cone były dwa spotkania biblijne oraz celebracja słowa Bożego. Kolejnym 
etapem formacji był wyjazd na Oazę Nowego Życia II stopnia, która wpro-
wadzała w inicjację liturgiczno-sakramentalną, zapoznawała z biblijną 
historią zbawienia oraz prowadziła uczestników rekolekcji w oparciu 
o Księgę Wyjścia do odkrycia daru wewnętrznej wolności, który staje 
się udziałem ludzi podążających za Bogiem. Po rekolekcjach, w ramach 
pogłębienia treści Oazy Nowego Życia II stopnia, uczestnicy formacji brali 
udział w jedenastu spotkaniach biblijnych, wprowadzających w historię 
zbawienia. Następnie rozpoczynał się okres inicjacji liturgiczno-sakra-
mentalnej w ramach kręgów liturgiczno-biblijnych, opartych na liturgii 
słowa niedzielnych Mszy św. Etap ten miał ukazywać liturgię jako zbaw-
czy dialog, który dokonuje się między Bogiem a człowiekiem. W Wiel-
kim Poście uczestnicy przygotowywali się do uroczystego odnowienia 
chrztu świętego podczas Triduum Paschalnego przeżywanego w formie 



220 Bp dr Adam Wodarczyk

rekolekcji. W ten sposób kończył się drugi etap formacji podstawowej –  
deuterokatechumenat.

Celem mistagogicznego okresu formacji było odkrycie kontynuacji 
historii zbawienia w posłannictwie Kościoła, który jest bratersko-sio-
strzaną wspólnotą służb i charyzmatów. Ten etap formacji rozpoczynał 
się uczestnictwem w Oazie Nowego Życia III stopnia, ukazującej Kościół 
powszechny, rolę Niepokalanej, Matki Kościoła, w życiu wierzących oraz 
różne aspekty życia Kościoła, szczególnie znaczenie ruchów odnowy. 
Rekolekcje odbywały się pod hasłem Ecclesia Mater – Mater Ecclesiae. Oaza 
Nowego Życia III stopnia była realizowana na pięciu drogach – znakach 
mistagogii, ukazujących różne wymiary Kościoła. Były to: droga Maryi, 
Matki Kościoła, droga świątyni, droga Piotra-Opoki, droga małej grupy 
oraz droga ruchów odnowy Kościoła. Treści rekolekcji Oazy Nowego Życia 
III stopnia wiązały się z Rzymem, gdzie uczestnicy etapu mistagogicznego 
formacji Ruchu Światło-Życie mieli doświadczyć prawdy o powszechno-
ści Kościoła. Pierwsza Oaza Nowego Życia III stopnia odbyła się w Rzymie 
w 1979 r., niemniej jednak większość z nich z powodu trudności paszpor-
towych, finansowych i organizacyjnych odbywała się w Polsce. Odniesie-
nia programowe do Rzymu pozostały istotnym przesłaniem Oazy Nowego 
Życia III stopnia, dlatego rekolekcje odbywały się w miejscowościach, 
gdzie można było znaleźć czytelne nawiązania do pierwotnej idei tych 
rekolekcji, takich jak np.: Kraków, Wrocław, Poznań, Gdańsk. Po Oazie 
Nowego Życia III stopnia uczestnicy brali udział w spotkaniach formacyj-
nych poświęconych budowaniu wspólnoty, roli charyzmatów oraz roze-
znawaniu powołania do służby w Kościele. 

Etap mistagogiczny kończyło podjęcie służby-diakonii wedle rozezna-
nych charyzmatów jako konsekwencja całej formacji. Moment przejścia 
od podstawowej formacji do podjęcia służby-diakonii wiązał się z udzia-
łem w czterodniowej Oazie Rekolekcyjnej Diakonii Ruchu Światło-Życie. 
Rekolekcje te ukazywały całościowo charyzmat Ruchu Światło-Życie, 
aby po zapoznaniu się z nim uczestnicy podjęli decyzję o zaangażowaniu 
w służbę Kościołowi poprzez Ruchu Światło-Życie. W tym okresie uczest-
nicy formacji, którzy pełnili już funkcję animatorów, brali również udział 
w specjalnym Kursie dla Animatorów, przygotowującym do pracy anima-
tora małej grupy, oraz w Szkole Animatora, przygotowującej do różnych 
form apostolstwa w Ruchu Światło-Życie i w Kościele. Ks. Blachnicki orga-
nizował również specjalistyczne kursy przygotowujące do konkretnych 
posług animatorskich: muzycznych, liturgicznych, modlitewnych, ewan-



221Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

gelizacyjnych, apostolatu odnowy moralnej (nowej kultury) oraz aposto-
latu rodzinnego. 

Okres rozeznawania miejsca posługi-diakonii w Kościele kończył się 
udziałem w Triduum Pentakostalnym w ramach Centralnej Oazy Matki 
w Krościenku. Szczytowym momentem tej uroczystości było przyjęcie bło-
gosławieństwa animatora grupy lub diakonii Ruchu Światło-Życie. Była 
to chwila potwierdzenia osiągnięcia przez konkretną osobę dojrzałości 
chrześcijańskiej, która wyrażała się zdolnością do odpowiedzialności za 
określoną dziedzinę życia Kościoła. Ks. Blachnicki uświadamiał anima-
torom, że powinni podjąć dalszą, permanentną formację chrześcijańską 
w diakoniach Ruchu Światło-Życie na szczeblu parafialnym, rejonowym, 
diecezjalnym bądź centralnym. Diakonie miały charakter formacyjno-słu-
żebny, skoncentrowany na ewangelizacji, modlitwie, liturgii, deuteroka-
techumenacie, nowej kulturze, muzyce, posłudze słowa, odnowie parafii 
i działalności charytatywnej. 

Deuterokatechumenalny system formacyjny funkcjonował na kilku 
poziomach: dziecięcym, młodzieżowym, akademickim, dorosłych oraz 
rodzin. Owoce pracy ks. Blachnickiego nad wypracowaniem chrześci-
jańskiego modelu formacji, opartym na koncepcji katechumenatu, odbie-
rały tysiące ludzi, dzieci, młodzieży i dorosłych, którzy dzięki tej metodzie 
uczestniczyli w szkole duchowości chrześcijańskiej. Było w niej miejsce 
na pogłębioną katechezę, doświadczenie małej wspólnoty spotykającej 
się na modlitwie i dzieleniu się słowem Bożym, oraz okazją do różnych 
form apostolstwa, które realizowali z głębokim poczuciem współodpo-
wiedzialności za Kościół.

V. Podsumowanie 

Tekst Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego 
ks. Franciszka Blachnickiego (1921–1987) wobec współczesnych wyzwań pasto-
ralnych zaprezentował dorobek Czcigodnego Sługi Bożego ks. Franciszka 
Blachnickiego w dziedzinie pracy wychowawczej i formacyjnej realizo-
wanej w ramach „pedagogii nowego człowieka” w Ruchu Światło-Życie. 
Podsumowując treści zawarte w artykule, można powiedzieć, że ks. Blach-
nicki podjął ważne inicjatywy w formowania do życia wiarą dzieci, mło-
dzieży i dorosłych. Uczył radykalnego życia, opartego na wartościach 
etyczno-moralnych. Stawiał wysokie wymagania. Ukazywał piękno i głę-



222 Bp dr Adam Wodarczyk

bię życia chrześcijańskiego. Na bazie pracy naukowej i duszpasterskiej 
stworzył chrześcijańską koncepcję wychowania, którą nazwał „pedago-
gią nowego człowieka”. Była to najpierw oryginalna koncepcja przeżycio-
wych rekolekcji oazowych, opartych na tajemnicach różańca świętego, 
przekazujących na przestrzeni kilku lat całość prawd dotyczących życia 
chrześcijańskiego. Następnie pomysł ten dopracował dzięki odnowionym 
po Soborze Watykańskim II obrzędom katechumenatu chrześcijańskiego. 
Dostosował je do pracy z ludźmi ochrzczonymi, ale jeszcze podążającymi 
ku pogłębionemu życiu chrześcijańskiemu. Dlatego system formacyjny 
opracowany przez niego nosił nazwę „formacji deuterokatechumenal-
nej”. Program ten dostosował do poziomu wieku uczestników formacji. 
Przyjął metodę całorocznej pracy w małych grupach działających w para-
fiach, zaś pogłębieniem pracy rocznej były wspomniane rekolekcje pięt-
nastodniowe. Zarówno w pracy rocznej w parafii, jak i podczas rekolekcji 
uczestnicy formacji uczyli się życia we wspólnocie Kościoła, opartego 
o słowo Boże, liturgię i modlitwę oraz dawania świadectwa wiary sło-
wem i przykładem życia. 

V.1. Propozycja deuterokatechumenalnej odnowy 
duszpasterstwa w Polsce

Przypomnienie, w ramach programu duszpasterskiego na rok 2025/2026, 
aktualności myśli i dokonań ks. Blachnickiego w dziedzinie wychowania 
i formowania ludzi do życia wiarą może stać się inspirującym materiałem 
dla osób odpowiedzialnych za przygotowanie nowych propozycji dotyczą-
cych tematu katechezy parafialnej, a jeszcze bardziej dla tworzenia ogól-
nopolskiego programu katechumenatu parafialnego.

V.2. Wizja drogi

Pierwszy krok: w ramach Komisji Konferencji Episkopatu Polski ds. 
Duszpasterstwa i Zespołu Konferencji Episkopatu Polski ds. Katechezy 
Parafialnej powinno mieć miejsce przemyślenie i zaadaptowanie dla 
potrzeb polskich parafii modelu formacyjnego duszpasterstwa deutero-
katechumenalnego, który od lat funkcjonuje w ramach Ruchu Światło-
-Życie. Program ten wyrósł na polskim gruncie duszpasterskim, dlatego 
jest w znacznej mierze obecny w świadomości wielu duszpasterzy i świe-
ckich liderów w Kościele w Polsce i możliwy do zastosowania w odnowio-



223Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego...

nej formule, dostosowanej do naszych czasów, ale zakorzenionej w wizji 
i metodzie ks. Blachnickiego.

Drugi krok: upowszechnienie opracowanej przez Komisję Konferen-
cji Episkopatu Polski ds. Duszpasterstwa i Zespół Konferencji Episkopatu 
Polski ds. Katechezy Parafialnej wśród duszpasterzy i świeckich liderów 
Kościoła w Polsce nowej propozycji formacji deuterokatechumenalnej dla 
duszpasterstwa parafialnego, opartego na współczesnym Magisterium 
Kościoła i personalistyczno-dialogicznej antropologii ks. Blachnickiego, 
jako antidotum na problem postmodernistycznej, wirtualnej cywilizacji 
konsumpcyjnej. 

Trzeci krok: tworzenie w polskich parafiach deuterokatechumenal-
nych zespołów (diakonii), formujących wiernych do pogłębionego życia 
chrześcijańskiego.

V.3. Wizja celu

Wspomniane trzy etapy mogłyby zostać realizowane w przestrzeni 
najbliższych 7 lat jako przygotowanie polskiego Kościoła do świętowania 
Jubileuszu 2000-lecia Odkupienia 2033. Zakładałyby one konkretne, pod-
miotowe zagospodarowanie i zaangażowanie wolontaryjne ludzi świeckich 
w budowanie parafialnych zespołów (diakonii) deuterokatechumenal-
nych. Byłaby to konkretna próba wcielania w życie polskiego Kościoła 
założeń XVI Zwyczajnego Zgromadzenia Ogólnego Synodu Biskupów Ku 
Kościołowi synodalnemu. 

Po zakończeniu Jubileuszowego Roku Odkupienia 2033 powstałe w die-
cezjach parafialne zespoły (diakonie) deuterokatechumenalne, z entu-
zjazmem właściwym Czcigodnemu Słudze Bożemu ks. Franciszkowi 
Blachnickiemu, zainspirowane jego inicjatywami, mającymi na celu 
odnowę duchową „nowych ludzi” w Chrystusie, Odkupicielu człowieka, 
nadal mogłyby realizować odnowę Kościoła w duchu Vaticanum II, podej-
mując nową ewangelizację i podążając „Ku Kościoła synodalnemu”, urze-
czywistniającemu się jako komunia, uczestnictwo i misja. 





225Dokument końcowy

Aneksy

Aneks I

Franciszek

XVI ZWYCZAJNE ZGROMADZENIE
OGÓLNE SYNODU BISKUPÓW

Ku Kościołowi synodalnemu – 
komunia, uczestnictwo, misja

Dokument końcowy

Część V. „Tak i Ja was posyłam”1

Formacja ludu uczniów-misjonarzy
„A Jezus znowu rzekł do nich: «Pokój wam! Jak Ojciec Mnie posłał, tak 

i Ja was posyłam». Po tych słowach tchnął na nich i powiedział im: «Weź-
mijcie Ducha Świętego!»” (J 20,21-22).

140. W paschalny wieczór Chrystus daje uczniom mesjański dar swo-
jego pokoju i czyni ich uczestnikami swojej misji. Jego pokój jest pełnią 
bytu, harmonią z Bogiem, braćmi i siostrami oraz ze stworzeniem. Misja 
polega na głoszeniu Królestwa Bożego, ofiarując każdemu człowiekowi, 
nikogo nie wykluczając, miłosierdzie i miłość Ojca. Czuły gest, który towa-
rzyszy słowom Zmartwychwstałego, przypomina o tym, co Bóg uczynił 

1  Tekst pochodzi z: https://synod.org.pl/dokument-koncowy-ku-kosciolowi-synodal-
nemu-komunia-uczestnictwo-misja-xvi–zgromadzenie-ogolne-synodu-biskupow-dzien-25-
-26-10-2024r/ (dostęp: 17.05.2025).



226 Franciszek

na początku. Teraz, w Wieczerniku, wraz z tchnieniem Ducha Świętego, 
rozpoczyna się nowe stworzenie: rodzi się Lud uczniów misyjnych.

141. Aby święty Lud Boży mógł świadczyć o radości Ewangelii i wzra-
stać w realizowaniu synodalności, potrzebuje odpowiedniej formacji. 
Przede wszystkim w wolności synów i córek Bożych, naśladując Jezusa 
Chrystusa, kontemplując Go w modlitwie i dostrzegając Go w ubogich. 
Synodalność zakłada głęboką świadomość powołaniową i misyjną, będącą 
źródłem odnowy stylu relacji kościelnych, nowych dynamizmów uczest-
nictwa i rozeznawania eklezjalnego, a także kultury ewaluacji, które nie 
mogą być wprowadzone bez wspierania procesów formacji skierowanych 
na konkretne cele. Formacja do synodalnego życia Kościoła będzie sprzy-
jać uświadomieniu sobie, że dary otrzymane na chrzcie są talentami, 
które mają przynosić owoce dla dobra wszystkich: nie mogą być ukryte 
ani pozostawać nieaktywne.

142. Formacja uczniów-misjonarzy rozpoczyna się od inicjacji chrześ-
cijańskiej i jest w niej zakorzeniona. W historii każdego z nas pojawiają 
się spotkania z wieloma osobami i grupami lub małymi wspólnotami, 
które przyczyniły się do wprowadzenia nas w relację z Panem i w komu-
nię Kościoła: rodzicami i członkami rodziny, chrzestnymi, katechetami 
i wychowawcami, animatorami liturgii i pracownikami charytatywnymi, 
diakonami, kapłanami i samym biskupem. Czasami, po zakończeniu drogi 
inicjacji, więź ze wspólnotą słabnie, a formacja zostaje zaniedbana. Bycie 
uczniami-misjonarzami Pana nie jest jednak celem osiągniętym raz na 
zawsze. Oznacza ciągłe nawracanie się, wzrastanie w miłości „do miary 
wielkości według Pełni Chrystusa” (Ef 4,13) i otwartość na dary Ducha 
Świętego potrzebne do żywego i radosnego świadectwa wiary. Dlatego 
ważne jest, aby na nowo odkryć, w jaki sposób niedzielne sprawowanie 
Eucharystii kształtuje chrześcijan: „Pełnią naszej formacji jest upodob-
nienie się do Chrystusa (…) Nie chodzi o proces myślowy, abstrakcyjny, 
ale o stawanie się Nim” (Desiderio desideravi, nr 41). Dla wielu wiernych 
niedzielna Eucharystia jest jedynym kontaktem z Kościołem: troska o jej 
celebrację w najlepszy możliwy sposób, ze szczególnym uwzględnieniem 
homilii i „aktywnego uczestnictwa” (KL 14) wszystkich, jest decydująca 
dla synodalności. We Mszy świętej dokonuje się to jako łaska dana z góry, 
zanim stanie się rezultatem naszych własnych wysiłków: pod przewod-
nictwem jednego i dzięki posłudze niektórych, wszyscy mogą uczestni-
czyć w podwójnym stole Słowa i Chleba. Dar komunii, misji i uczestnictwa 



227Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja...

– trzy podstawy synodalności – urzeczywistnia się i odnawia w każdej 
Eucharystii.

143. Jednym z postulatów, które podczas całego procesu synodalnego 
wybrzmiały najmocniej, jest potrzeba, aby formacja była integralna, ciągła 
i wspólnotowa. Jej celem nie jest jedynie przyswajanie wiedzy teoretycznej, 
lecz rozwijanie umiejętności otwartości i spotkania, dzielenia się i współ-
pracy, wspólnej refleksji i rozeznawania oraz teologicznego odczytywa-
nia konkretnych doświadczeń. Formacja ta musi uwzględniać wszystkie 
wymiary osoby: intelektualny, emocjonalny, relacyjny i duchowy oraz obej-
mować konkretne doświadczenia im towarzyszące. Równie mocno pod-
kreślano potrzebę formacji, w której mężczyźni i kobiety: świeccy, osoby 
konsekrowane, duchowni i kandydaci do święceń uczestniczą razem. To 
pozwala im wzrastać we wzajemnym poznaniu i szacunku oraz w zdolno-
ści do współpracy. Wymaga to jednak obecności odpowiednich i kompe-
tentnych formatorów, którzy swoim życiem potwierdzają to, co przekazują 
słowami. Tylko wówczas formacja stanie się rzeczywiście twórcza i prze-
mieniająca. Nie należy także pomijać wkładu, jaki nauki pedagogiczne 
mogą wnieść w przygotowanie dobrze ukierunkowanych programów for-
macyjnych, uwzględniając procesy uczenia się dorosłych oraz na towa-
rzyszenie osobom indywidualnym i wspólnotom. Dlatego konieczne jest 
inwestowanie w formację formatorów.

144. Kościół dysponuje wieloma miejscami i zasobami do formacji 
uczniów-misjonarzy: rodzinami, małymi wspólnotami, parafiami, sto-
warzyszeniami kościelnymi, seminariami, wspólnotami zakonnymi, insty-
tucjami akademickimi, a także miejscami posługiwania i pracy z osobami 
wykluczonymi, doświadczeniami misyjnymi i wolontariatu. We wszyst-
kich tych przestrzeniach wspólnota wyraża swoją zdolność do kształcenia 
uczniów i towarzyszenia w dawaniu świadectwa, umożliwiając spotkania, 
które często integrują ludzi z różnych pokoleń. W Kościele nikt nie jest 
jedynie biernym odbiorcą formacji: wszyscy jesteśmy aktywnymi uczest-
nikami i mamy coś do ofiarowania innym. Pobożność ludowa jest również 
cennym skarbem Kościoła, który uczy cały pielgrzymujący Lud Boży.

145. Wśród praktyk formacyjnych, które mogą otrzymać nowy impuls 
dzięki synodalności, szczególną uwagę należy poświęcić katechezie. 
Powinna ona nie tylko wpisywać się w drogi wtajemniczenia chrześci-
jańskiego, ale stawać się coraz bardziej „wychodząca” i nastawiona na 
zewnętrz. Wspólnoty uczniów-misjonarzy będą potrafiły prowadzić ją 



228 Franciszek

w duchu miłosierdzia i zbliżać do doświadczeń każdego człowieka, docie-
rając aż do peryferii egzystencjalnych, nie zapominając o odniesieniu do 
Katechizmu Kościoła Katolickiego. W ten sposób katecheza może stać się 
„laboratorium dialogu” z mężczyznami i kobietami naszych czasów (por. 
Papieska Rada ds. Krzewienia Nowej Ewangelizacji, Dyrektorium kateche-
tyczne, nr 54) i oświetlać ich poszukiwanie sensu życia. W wielu Kościo-
łach katechiści stanowią kluczowy zasób dla towarzyszenia i formacji; 
w innych ich posługa powinna być bardziej doceniana i wspierana przez 
wspólnotę. Należy przy tym wyjść z logiki delegowania, która przeczy 
synodalności. Biorąc pod uwagę skalę zjawisk migracyjnych, ważne jest, 
aby katecheza sprzyjała wzajemnemu poznaniu między Kościołami kra-
jów pochodzenia i krajów przyjmujących.

146. Oprócz środowisk i zasobów specyficznie duszpasterskich, wspól-
nota chrześcijańska jest obecna w licznych innych instytucjach eduka-
cyjnych, takich jak szkoła, kształcenie zawodowe, uniwersytet, formacja 
do zaangażowania społecznego i politycznego, a także w świecie sportu, 
muzyki i sztuki. Pomimo różnorodności kontekstów kulturowych, które 
determinują bardzo odmienne praktyki i tradycje, instytucje edukacyjne 
o inspiracji katolickiej często mają kontakt z osobami, nie bywają w innych 
środowiskach kościelnych. Inspirowane praktykami synodalności, insty-
tucje te mogą stać się laboratorium relacji opartych na przyjaźni i uczest-
nictwie, w kontekście, w którym świadectwo życia, kompetencje oraz 
organizacja edukacyjna mają w dużej mierze charakter świecki, z priory-
tetowym zaangażowaniem rodzin. W szczególności szkoły i uniwersytety 
inspirowane tradycją katolicką odgrywają kluczową rolę w dialogu mię-
dzy wiarą a kulturą oraz w moralnym wychowywaniu do wartości, ofe-
rując formację ukierunkowaną na Chrystusa, ikonę życia w pełni. Kiedy 
realizują tę misję, stają się zdolne promować alternatywę wobec modeli 
dominujących, często nacechowanych indywidualizmem i rywalizacją, 
pełniąc tym samym także rolę proroczą. W niektórych kontekstach są 
jedynym środowiskiem, w którym dzieci i młodzież mają kontakt z Koś-
ciołem. Gdy ich działalność opiera się na dialogu międzykulturowym 
i międzyreligijnym, ich działalność edukacyjna jest doceniana również 
przez osoby wywodzące się z innych tradycji religijnych jako forma pro-
mocji człowieka.

147. Wspólna formacja synodalna wszystkich ochrzczonych sta-
nowi horyzont, w którym pojmuje się i praktykuje specyficzną formację 
konieczną dla poszczególnych posług i różnych form życia. Aby tak się 



229Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja...

stało, formacja ta musi być realizowana jako wymiana darów pomiędzy 
różnymi powołaniami (komunia), w perspektywie służby do wypełnienia 
(misja) oraz w stylu zaangażowania i wychowania do zróżnicowanej współ-
odpowiedzialności (uczestnictwo). Ten postulat, który wyłonił się z mocą 
podczas procesu synodalnego, często wiąże się z koniecznością trudnej 
zmiany mentalności i z odnowionym podejściem do środowisk i procesów 
formacyjnych. Przede wszystkim jednak zakłada gotowość wewnętrzną 
do ubogacenia się przez spotkanie z braćmi i siostrami w wierze, co 
wymaga przezwyciężenia uprzedzeń i stronniczych poglądów. Ekume-
niczny wymiar formacji nie może nie sprzyjać tej zmianie mentalności.

148. W trakcie procesu synodalnego szeroko wyrażano postulat, aby 
drogi rozeznania i formacji kandydatów do posługi święceń były kształ-
towane w duchu synodalności. Oznacza to, że powinny one przewidy-
wać znaczący udział kobiet, włączenie w codzienne życie wspólnot oraz 
wychowanie do współpracy ze wszystkimi w Kościele i praktykowania 
rozeznania eklezjalnego. Taka formacja wymaga odważnego zaangażo-
wania w przygotowanie odpowiednich formatorów. Zgromadzenie syno-
dalne prosi o rewizję Ratio Fundamentalis Institutionis Sacerdotalis, która 
uwzględni wnioski wypracowane podczas Synodu, przekładając je na kon-
kretne wskazania dotyczące formacji do synodalności. Ścieżki formacyjne 
powinny rozbudzać w kandydatach gorliwość do misji ad gentes. Nie mniej 
istotna jest formacja biskupów, aby mogli coraz lepiej wypełniać swoją 
misję łączenia w jedno darów Ducha Świętego i sprawować powierzoną 
im władzę w stylu synodalnym. Synodalny styl formacji zakłada również 
obecność wymiaru ekumenicznego we wszystkich aspektach przygoto-
wania do posługi święceń.

149. W formacji Ludu Bożego do synodalności konieczne jest uwzględ-
nienie niektórych specyficznych obszarów, na które proces synodalny 
szczególnie zwrócił uwagę. Pierwszym z nich jest wpływ środowiska 
cyfrowego na procesy uczenia się, zdolność koncentracji, postrzeganie 
siebie i świata oraz budowanie relacji międzyludzkich. Kultura cyfrowa 
stanowi kluczowy wymiar świadectwa Kościoła we współczesnej kulturze, 
a jednocześnie staje się nowym polem misyjnym. Dlatego należy zadbać 
o to, aby chrześcijańskie przesłanie było obecne w przestrzeni cyfrowej 
w sposób wiarygodny i wolny od ideologicznych zniekształceń treści. Choć 
technologie cyfrowe mają ogromny potencjał do poprawy jakości życia, 
mogą również powodować szkody i rany, takie jak cyberprzemoc, dezin-
formacja, wykorzystywanie seksualne czy uzależnienia. Ważne jest, aby 



230 Franciszek

instytucje edukacyjne Kościoła pomagały dzieciom i dorosłym rozwijać 
umiejętności krytycznego myślenia, pozwalające na bezpieczne poru-
szanie się w sieci.

150. Innym niezwykle istotnym obszarem jest promocja w środowiskach 
kościelnych kultury ochrony (safeguarding), tak aby wspólnoty stawały się 
coraz bezpieczniejszymi miejscami dla osób małoletnich i bezbronnych. 
Podjęto już działania mające na celu wyposażenie struktur Kościoła w prze-
pisy oraz procedury prawne, które umożliwiają zapobieganie nadużyciom 
i szybkie reagowanie na niewłaściwe zachowania. Należy kontynuować 
te wysiłki, oferując odpowiednią, specjalistyczną i ciągłą formację oso-
bom pracującym z małoletnimi i słabszymi dorosłymi, aby działały kom-
petentnie i potrafiły rozpoznawać, często dyskretne, sygnały świadczące 
o dramatach, których doświadczają potrzebujący pomocy. Przyjmowanie 
i wspieranie ofiar nadużyć to delikatne, ale nieodzowne zadanie, wyma-
gające głęboko ludzkiej postawy, i musi być podejmowane z pomocą osób 
wykwalifikowanych. Wszyscy musimy dać się poruszyć ich cierpieniem 
i praktykować taką bliskość, która poprzez konkretne wybory podnosi ich, 
pomaga im i przygotowuje inną przyszłość dla wszystkich. Procesy ochrony 
(safeguarding) muszą być stale monitorowane i ewaluowane. Ofiary i osoby 
ocalałe powinny być przyjmowane i wspierane z wielką wrażliwością.

151. Zagadnienia związane z nauką społeczną Kościoła, zaangażo-
waniem na rzecz pokoju i sprawiedliwości, troską o wspólny dom oraz 
dialogiem międzykulturowym i międzyreligijnym powinny być szerzej 
rozpowszechniane wśród Ludu Bożego. Dzięki temu działania uczniów-
-misjonarzy będą mogły skuteczniej wpływać na budowę bardziej spra-
wiedliwego i braterskiego świata. Zaangażowanie na rzecz ochrony życia 
i praw człowieka, sprawiedliwego porządku społecznego, godności pracy, 
sprawiedliwej i solidarnej gospodarki oraz ekologii integralnej stanowią 
część misji ewangelizacyjnej, którą Kościół jest wezwany żyć oraz urze-
czywistniać w historii.



231Aneksy

Aneks II

Duszpasterstwo polskie w obliczu 
napływu migrantów i uciekinierów

Ks. prof. dr hab. Maciej Ostrowski

Polska nie uniknie napływu migrantów bez względu na to, czy będą to 
legalni, czy nielegalni przybysze. Wpływ na to mają m.in. potrzeby rynku 
pracy, sytuacja demograficzna, otwarte granice w Unii Europejskiej, pozy-
skiwanie zagranicznych studentów i naukowców. Nasz kraj coraz częściej 
jest postrzegany jako obszar bogaty, bezpieczny, rozwojowy, który może 
być celem migracji. Także według rządowych raportów Polska zmieniła 
swój status z państwa emigracyjnego na emigracyjno-imigracyjny. Ina-
czej mówiąc, Polacy nie tylko opuszczają ojczyznę – najczęściej za pracą 
– ale Polska staje się coraz bardziej atrakcyjnym celem dla migrantów; 
znajduje się na szlaku migracyjnym, czy to legalnym, czy nielegalnym. 
Wobec napływu migrantów Kościół na każdym poziomie nie może pozo-
stać obojętny. W dalszej części artykułu podamy kilka duszpasterskich 
wskazań, bodajże najważniejszych, co do posługi wobec migrantów, odwo-
łując się do nauczania Pisma Świętego i samego Kościoła. 

I. Podstawowe pojęcia

Tu dla jasności trzeba choćby pokrótce opisać podstawowe pojęcia. 
Migrantami w ogólnym znaczeniu są osoby zmieniające miejsce pobytu 
z jednego do innego kraju bądź w obrębie własnego kraju. Wśród nich roz-
różniamy emigrantów, tj. osoby opuszczające swój kraj, oraz imigrantów, 
tj. osoby przybywające do obcego kraju. Przyczyny migracji są złożone, 
a ich motywacje często przenikają się. Stąd też, mówiąc bardzo skrótowo, 



232 Ks. prof. dr hab. Maciej Ostrowski

rozróżnić możemy najpierw migracje dobrowolne i wymuszone różnymi 
czynnikami. I tak są wśród nich migranci ekonomiczni, poszukujący 
pracy i lepszych warunków bytowych, uchodźcy, uciekinierzy, przesied-
leni (np. na skutek wojny, zmian klimatu, wypędzeni przez władze kraju, 
„wypychani” przez granicę, zwykle z politycznych powodów, tzw. wojna 
hybrydowa). Do nich należą pracownicy gościnni oraz studenci i naukowcy 
obcokrajowcy. Ilekroć zatem mamy styczność z migrantami i chcemy pod-
jąć jakiekolwiek działania wobec nich, musimy jasno zdefiniować ich kate-
gorię i opisać sytuację. W każdym niemal wypadku osoby znajdujące się 
poza swoim miejscem stałego zamieszkania znajdują się w trudnej sytu-
acji (choć skala trudności jest różnoraka) i wymagają wsparcia ze strony 
kraju goszczącego.

W procesie przyjmowania migrantów należy wyróżnić kilka zagad-
nień. Jest to najpierw zwyczajna gościnność i pomoc przebywającym 
krótko, przejściowo. Przykładem mogło być przyjmowanie wojen-
nych uciekinierów z Ukrainy. Kolejnym zadaniem jest integracja osób 
zamierzających pozostać w nowym kraju dłużej, a nawet na stale. Jest 
to proces włączania migrantów, jako mniejszościowych grup, do gosz-
czącego społeczeństwa, a  w  konsekwencji uzyskiwania możliwości, 
praw i usług dotychczas dostępnych tylko dla miejscowych mieszkań-
ców. Asymilacja jest kolejnym krokiem włączania migrantów w miej-
scowe społeczeństwo, polegającym na przystosowaniu i przyjęciu norm 
społecznego życia oraz dominującej kultury przyjmującego kraju. Pro-
ces przyjmowania jest zwykle długi i żmudny oraz wymaga akceptacji  
obydwu stron.

II. Rządowa strategia migracyjna 

Polski rząd przyjął strategię migracyjną na lata 2025–2030, w któ-
rej określa m.in. swój stosunek do narastających migracji i warunki 
przyjmowania migrantów. Z wydźwięku dokumentu wynika, że prob-
lem jest rozwojowy. Państwo polskie nie zamyka się na migrantów, ale 
przyjmować ich będzie na ustalonych przez siebie warunkach. Wśród 
wielu szczegółowych rozwiązań zawartych w strategii trzeba szcze-
gólnie podkreślić konieczność „odzyskania kontroli” nad migracyj-
nym ruchem, zapewnienie bezpieczeństwa, ale też wsparcie integracji  



233Duszpasterstwo polskie w obliczu napływu migrantów i uciekinierów

imigrantów1. Tu trzeba zaznaczyć, że strategia, opierając się na doświad-
czeniach minionych lat, zwłaszcza w państwach zachodniej Europy, 
widząc, że fala migrantów jest nieunikniona, chce uniknąć błędów popeł-
nionych w wielu innych krajach. W tym miejscu warto zwrócić uwagę, 
że rząd planuje utworzenie 49 Centrów Integracji Cudzoziemców. Tego 
rodzaju rozwiązania były już przyjęte i testowane w kilku rejonach Pol-
ski. Teraz ich liczba ma być powiększona. Także Caritas Polska utworzyła 
kilka ośrodków przyjęcia migrantów i ma już znaczące doświadczenia. 
Trzeba jasno zaznaczyć, że zadaniem Centrów ma być opieka nad migran-
tami, którzy już przebywają na terenie Polski. Podobnie taki sam cel 
mają placówki prowadzone przez Caritas. Tu nie chodzi o „otwieranie 
drzwi” dla migrantów, lecz wyjście z pomocą, wsparcie procesów inte-
gracyjnych, jak też takie pokierowanie, by wykorzystać ich potencjał dla  
dobra Polski.

III. Nauczanie Kościoła

Nas interesują przede wszystkim pozycja i zadania duszpasterstwa 
wobec narastającego migracyjnego ruchu. Kościół w Polsce, jak już zazna-
czyliśmy na wstępie, nie może pomijać problemu. Celem artykułu nie jest 
dyskusja, zresztą bardzo burzliwa, nad kwestią „przyjmować, czy nie”. 
Tak czy owak migranci pojawiają się na terenie Polski, a Kościół – trzeba 
powiedzieć jasno i dobitnie – na mocy swej misji ma obowiązek podej-
mowania ewangelicznej posługi wobec każdego człowieka, zwłaszcza 
znajdującego się w potrzebie. Zatem powinien w swoje duszpasterskie 
programy wpisać troskę o przybywających do naszego kraju cudzoziem-
ców. Gdyby tego nie czynił, rozmijałby się z zadaniami nałożonymi mu 
przez swego Założyciela.

U podstaw leży jak zawsze Pismo Święte, które w wielu miejscach 
w jasny sposób formułuje naukę o relacji do migrantów. Przypomnijmy 
je choćby w kilku zdaniach. Już w Starym Testamencie istniał nakaz goś-
cinnego przyjęcia i troski o przybyszów osiedlających się w kraju Izra-
elitów, zrównania ich w prawie, zakaz ich ucisku, otaczanie miłością. 

1  „Odzyskać kontrolę. Zapewnić bezpieczeństwo”. Kompleksowa i odpowiedzialna strategia 
migracyjna Polski na lata 2025–2030; https://www.gov.pl/web/premier/odzyskac-kontrole-
zapewnic-bezpieczenstwo---strategia-migracyjna-na-lata-2025---2030 (dostęp: 21.02.2025).



234 Ks. prof. dr hab. Maciej Ostrowski

Starotestamentalny prawodawca przypominał, że sam Naród Wybrany był 
przybyszem w Egipcie (Kpł 19,3-34). Chrystus osobiście doświadczył doli 
wygnańca (ucieczka do Egiptu), a w swojej mowie o Sądzie Ostatecznym, 
utożsamiając się z przybyszami, sformułował moralny wymóg „nakar-
mienia” i „przyodziania” obcego, stwierdzając, że dobro jemu świadczone 
jest przejawem miłości samego Boga (Mt 25,31-46). Uczniowie Chrystusa 
byli migrantami, m.in. wygnani i rozproszeni po innych krajach na sku-
tek prześladowań. To stało się opatrznościową przyczyną rozszerzania 
w świecie Ewangelii (Dz 11,19-21). Kościół przypominał zawsze prawdę, 
że wszyscy ludzie są dziećmi tego samego Boga i zachęcał do pielęgnowa-
nia miłości, braterstwa i solidarności między wszystkimi nacjami świata. 
Nauczał o godności każdego człowieka i nieocenionej wartości każdej ludz-
kiej osoby bez względu na jej pochodzenie czy rasę. 

Wychodząc z nauki objawionej i wielowiekowej tradycji, Kościół współ-
cześnie eksplikuje swój stosunek do migrantów oraz formułuje konkretne 
wskazania. Wymieńmy najnowsze, najważniejsze kościelne dokumenty: 
Miłość Chrystusa do migrantów „Erga migrantes caritas Christi” (2004)2, Przy-
jęcie Chrystusa w uchodźcach i przymusowo przesiedlonych. Wytyczne dusz-
pasterskie (2013)3. Od kilku dekad papieże wydawali coroczne orędzia 
z okazji Światowego Dnia Migranta i Uchodźcy, a także w wielu swych 
przemówieniach poruszali problematykę migrantów oraz obowiązek tro-
ski o nich. Wypowiedzi te powołują się na ewangeliczną miłość do każdego 
człowieka i jego niezbywalne prawa. Wskazują, że w migrantach, szcze-
gólnie uchodźcach i przymusowo przesiedlonych, obecny jest sam Chry-
stus, który przez wcielenie zjednoczył się z każdym człowiekiem. Każdy 
emigrant jest osobą ludzką, która – jako taka – ma niezbywalne i podsta-
wowe prawa, które powinni szanować wszyscy w każdej sytuacji. Kościół 
jako katolicki i powszechny z natury swej jest otwarty na wszystkich ludzi 
i chce w sobie zjednoczyć wszystkie narody z ich kulturami i odmiennoś-
ciami. Nikt w nim nie może być uważany za obcego. Co więcej, tylko wtedy 
stanie się wspólnotą zdolną do dynamicznego rozwoju, gdy będzie two-
rzył „kulturę spotkania” i pielęgnował cnotę gościnności. Ma zatem sta-
wać się domem gościnnym dla wszystkich, szkołą komunii. Otwarcie na 

2  https://migrant.pl/media/pdf/erga_migrantes_pl.pdf (dostęp: 21.02.2025).
3  https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/corunum/corunum_it/

pubblicazioni/Rifugiati–2013–POL.pdf (dostęp: 21.02.2025).



235Duszpasterstwo polskie w obliczu napływu migrantów i uciekinierów

migrantów jest tu konkretną weryfikacją akceptacji nauczania Kościoła, 
wręcz sprawdzianem katolickości wszystkich kościelnych wspólnot.

IV. Kierunki duszpasterskiej troski o migrantów

Aplikując nauczanie Pisma Świętego i Kościoła powszechnego do pol-
skiej sytuacji, zarysujmy najważniejsze kierunki duszpasterskiej troski 
wobec przybywających do naszego kraju migrantów, zwłaszcza uchodź-
ców i wypędzonych z własnego kraju. 

Duszpasterskim zadaniem, jak zaznaczyliśmy wyżej, jest zawsze pomoc 
świadczona każdemu człowiekowi znajdującemu się w potrzebie. Ma 
być ona kierowana do każdej osoby bez względu na jej religię czy świa-
topogląd. Jest to jedna z podstawowych zasad katolickiej caritas. W tym 
momencie kościelna wspólnota (parafia, diecezja itp.) nie pyta się, czy 
migrant znajdujący się w zasięgu jej terenu jest uchodźcą, poszukującym 
lepszego życia, przybyszem dobrowolnym czy też zmuszonym z różnych 
przyczyn do zmiany miejsca. Tu gama pomocy jest szeroka, oczywiście 
zależna od możliwości danej kościelnej wspólnoty: pomoc materialna, 
wsparcie duchowe, znalezienie dachu nad głową, zapewnienie bezpieczeń-
stwa, informacja, kierowanie do wyspecjalizowanych placówek, pomoc 
w znalezieniu pracy i środków do życia itd. W pierwszych momentach, 
podkreślmy, Kościół wychodzi naprzeciw elementarnym potrzebom czło-
wieka i okazuje otwartość dla każdego przybysza. Dopiero w kolejnej fazie 
przychodzi czas na bardziej zorganizowane i profesjonalne rozwiązania, 
zwłaszcza dążące do integracji migrantów. Naturalnie, każda kościelna 
wspólnota w swych działaniach na rzecz migrantów pozostaje w kontak-
cie z wyższymi przełożonymi (biskupem), z lokalnymi władzami, samo-
rządami i świeckimi organizacjami pomocowymi.

Wśród migrantów Kościół rozpoznaje swoich współwyznawców – kato-
lików (wszystkich obrządków). I tutaj, obok wymienionych wyżej oczy-
wistych inicjatyw pomocowych, wspólnota kościelna podejmuje zadanie 
„wzięcia pod swój dach” braci w wierze. Chodzi w pierwszym rzędzie 
o zapewnienie podstawowych posług, takich jak: udział w Eucharystii, 
sakrament pokuty, chrzest i inne sakramenty, katolicki pogrzeb, ale też 
katecheza dzieci i młodzieży. Lokalna kościelna społeczność stara się 
o włączanie przybyłych do wspólnot czy religijnych stowarzyszeń. Nie-
które posługi duszpasterskie, zgodnie z sytuacjami dopuszczanymi przez 



236 Ks. prof. dr hab. Maciej Ostrowski

kościelne prawo, są kierowane także do chrześcijan innych wyznań – braci 
odłączonych4. Jest rzeczą oczywistą istnienie barier językowych. Trzeba 
się zatem starać, by przynajmniej w pewnych rejonach (ośrodkach) zor-
ganizować duszpasterską posługę w języku znanym przybyszom. Idea-
łem byłoby pozyskanie duszpasterzy z krajów pochodzenia migrantów 
i zapewnienie im mieszkania oraz środków utrzymania.

Zadaniem duszpasterskim jest budowanie wspólnoty i jedności. Jest 
to nie tylko wspólnota wewnątrzkościelna, ale wspólnota jednej ludzkiej 
rodziny. Znane są lęki i uprzedzenia wobec obcych prowadzące do ich 
marginalizacji i tworzenia gett. Duszpasterstwo może i powinno pomagać 
w przezwyciężaniu barier, a służyć temu mogą: zapraszanie przybyszów do 
wspólnego świętowania (np. spotkania bożonarodzeniowe, wielkanocne, 
parafiady), do spotkań katolickich grup i ruchów, świętowanie Światowego 
Dnia Migranta i Uchodźcy (29 września). To stanie się okazją do wzajem-
nego poznania i zbliżenia, obopólnych świadectw, poznawania kultury. 
Temat przyjęcia migrantów powinien pojawić się w homiliach, kateche-
zach, jak też rozmaitego rodzaju wykładach organizowanych przez Koś-
ciół i kościelne ośrodki naukowe.

Wyjście naprzeciw migrantom jest zawsze szansą ewangelizacyjną. 
Nie może to być jednak w żadnym wypadku choćby pozór prozelityzmu, 
wykorzystującego trudną sytuację przybyłych. Ewangelizacja jest zawsze 
składaniem świadectwa o swojej wierze, propozycją skierowaną do nie-
znających Chrystusa. 

Główny ciężar opieki nad migrantami i uchodźcami ze strony Kościoła 
w Polsce przejmują Caritas Polska i Caritas diecezjalne. Nie zwalnia to jed-
nak żadnej jednostki kościelnej (diecezji, parafii, stowarzyszenia) od pod-
jęcia działań w posłudze na rzecz migrantów.

Specyficzną posługą, choć dziś coraz rzadszą, jest troska o polskich 
repatriantów powracających najczęściej z terenów byłego Związku Sowie-
ckiego. Tu mają zastosowanie wszystkie wymieniane wyżej inicjatywy.

W ramach Konferencji Episkopatu Polski funkcjonuje Rada ds. Migran-
tów i Uchodźców, która śledzi migracyjne zjawiska, konsultuje z innymi 
podmiotami różnorakie sytuacje związane z migracjami, sugeruje dusz-

4  Por np. Rada Prawna Konferencji Episkopatu Polski, Pro memoria dotyczące relacji 
duszpasterskich Kościoła łacińskiego z katolikami Kościołów wschodnich; https://drive.google.
com/file/d/1o5E_ZsCkSVLnaZOG4ErZ0AFh93pP28Py/view (dostęp: 29.04.2025).



237Duszpasterstwo polskie w obliczu napływu migrantów i uciekinierów

pasterskie rozwiązania. Rada przygotowuje aktualnie syntetyczny doku-
ment Wskazania dla duszpasterstwa migrantów i uchodźców. 

V. Duszpasterstwo polskich emigrantów

Mówiąc o imigrantach przybywających do Polski, nie możemy nie 
wspomnieć naszych obywateli, zwłaszcza katolików, którzy wyemigrowali 
i ciągle migrują do obcych krajów. Sytuacje naszych emigrantów mogą 
być pouczające dla duszpasterstwa imigrantów w Polsce. W wielu wypad-
kach znajdują się oni bowiem w podobnych okolicznościach. Wspomniana 
wyżej rządowa strategia odnosi się także do polskiej diaspory. Kościół 
polski zajmuje się opieką nad polskimi emigrantami, przede wszystkim 
przez sieć duszpasterskich misji tworzonych dla nich w różnych krajach. 
Takie „centralne” rozwiązania nie powinny jednak zwalniać poszcze-
gólnych parafii, z których pochodzą nasi emigranci (stali lub czasowi), 
z obowiązku niesienia pomocy. Tu szczególnym zadaniem jest utrzymanie 
z nimi kontaktu, np. internetowego bądź listowego. Jest to podyktowane 
troską o zachowanie wiary, jak też chrześcijańskich obyczajów i zwycza-
jów. Gdy polscy emigranci okresowo przyjeżdżają w rodzinne strony, para-
fia powinna podjąć próbę spotkania z nimi, zwłaszcza ułatwić posługę 
sakramentalną, do której w wielu krajach mają utrudniony dostęp. Waż-
nym zadaniem jest rozbudzanie wśród młodych powołań kapłańskich 
i zakonnych do służby wśród polskiej diaspory.



238 dr Ewa Porada

ANEKS III

Informacje o materiałach dla rodzin

dr Ewa Porada

Materiały dla rodzin przygotowane w oparciu o Program duszpaster-
ski Kościoła katolickiego w Polsce są przeznaczone do indywidualnej kate-
chezy, formacji osób świeckich, a szczególnie rodzin. Pomoce te zostały 
przygotowane na wszystkie niedziele roku liturgicznego. Składają się 
z trzech elementów: 

1.	 nauczania Kościoła (Pismo Święte, myśli świętych lub teologów);
2.	 rozważań na konkretny temat;
3.	 zadania do wykonania samodzielnego lub rodzinnie. 
Materiały są dostępne w formie elektronicznej i można pobrać je ze 

strony Komisji Duszpasterstwa KEP. Zachęcamy do zamieszczania ich na 
stronach oraz profilach Facebook poszczególnych diecezji, parafii, grup 
i wspólnot.

„Uczniowie-Misjonarze” 
2025/2026

I etap: grudzień 2025 – styczeń 2026 – odpowiada na pytania, kim jest 
uczeń Jezusa i co znaczy formować się w Jego szkole; potwierdza, że bycie 
uczeniem Jezusa dotyczy każdego z nas.

II etap: luty 2026 – sierpień 2026 – przybliża konkretne formy nawiązy-
wania bliższej relacji z Mistrzem poprzez modlitwę, czytanie i rozważa-
nie Słowa Bożego, Eucharystię, korzystanie z kierownictwa duchowego, 
rekolekcji czy formacji we wspólnotach.

III etap: sierpień 2026 – listopad 2026 – ukazuje istotę bycia uczniem 
Jezusa, czyli głoszenie Dobrej Nowiny. Tym samym każdy uczeń Jezusa 
staje się misjonarzem w swoim środowisku: w parafii, domu rodzinnym, 
wśród najbliższych w miejscu pracy i wypoczynku; jest zobowiązany także 
do budowania Królestwa Bożego w swoim otoczeniu.



239Informacje o materiałach dla rodzin

GRUDZIEŃ 2025 – W szkole Jezusa
1.	 Jezus naszym Mistrzem
2.	 Uczeń Jezusa, czyli kto?
3.	 Czego można nauczyć się w szkole Jezusa?
4.	 Formacja we wspólnocie Kościoła 
5.	 Zadania uczniów Jezusa

STYCZEŃ 2026 – Powołani…
1.	 Zacheusz
2.	 Szaweł 
3.	 Moje spotkanie z Jezusem – chrzest
4.	 Moje powołanie w Kościele 

LUTY 2026 – Uczeń słucha Jezusa
1.	 Usłyszeć Słowo
2.	 Słowo skierowane do mnie
3.	 Dlaczego warto czytać Pismo Święte?
4.	 Jak czytać Pismo Święte? 

MARZEC 2026 – Naucz nas się modlić
1.	 Uczeń człowiekiem modlitwy
2.	 Ojcze, który jesteś w niebie
3.	 Pozdrowienie Anielskie
4.	 Z Maryją uczeń poznaje Jezusa
5.	 Uczeń modli się ze wspólnotą Kościoła – liturgia godzin 

KWIECIEŃ 2026 – Daję się Wam
1.	 Ostatnia Wieczerza
2.	 Uczniowie gromadzą się na „łamaniu chleba”
3.	 Pokarm na drogę
4.	 Eucharystia – szkołą miłości 

MAJ 2026 – Pogłębianie więzi z Mistrzem
1.	 Bezinteresownie dawać czas dla Boga
2.	 Adorować Mistrza
3.	 Medytacja nad Jego Słowem
4.	 Skarbiec Kościoła
5.	 Zawierzyć siebie Bogu



240 dr Ewa Porada

CZERWIEC 2026 – Jezus uzdrawia
1.	 Wstał, wziął swoje łoże i wyszedł…
2.	 Doświadczyć bliskości Boga
3.	 By lepiej słychać Mistrza – kierownik duchowy
4.	 Moja odpowiedź na miłość Boga – codzienny rachunek sumienia

LIPIEC 2026 – Odpocznijcie nieco
1.	 Konieczność odpoczynku
2.	 Duchowe sanatorium – rekolekcje
3.	 Na miarę potrzeb – różnorodność rekolekcji
4.	 Milczące wsłuchiwanie się w słowa Mistrza

SIERPIEŃ 2026 – We wspólnotach dla wspólnoty Kościoła
1.	 Apostołowie i inni uczniowie
2.	 Jezus powołuje do wspólnoty
3.	 Trzeci zakon, co to takiego?
4.	 Aby służyć innym
5.	 Świeccy towarzysze drogi do Boga

WRZESIEŃ 2026 – Rodzina pierwszą szkołą Jezusa
1.	 Dzieciństwo Jezusa 
2.	 Kochać, czyli mieć czas 
3.	 Rodzice – świadkowie wiary
4.	 Rodzinna formacja

PAŹDZIERNIK 2026 – Idźcie na cały świat
1.	 Głoście Ewangelię wszelkiemu stworzeniu
2.	 Duch Święty towarzyszy nam w drodze
3.	 Uczeń bierze odpowiedzialność za zbawienie najbliższych
4.	 Posłani do tych, którzy się źle mają

LISTOPAD 2026 – Budowanie Królestwa Bożego na ziemi 
1.	 Troska o wspólny dom
2.	 Zaangażowanie w obronę życia i prawa człowieka
3.	 Działania na rzecz sprawiedliwości i pokoju
4.	 W dialogu z innymi (kulturami i religiami)


	Wprowadzenie 
	Bp dr hab. Andrzej Czaja
	Program duszpasterski Kościoła w Polsce na rok 2025/2026 — „Uczniowie-misjonarze”

	Bp mgr-lic. Waldemar Musioł
	Duchowość komunii – dar i zadanie dla Kościoła

	Ks. prof. dr hab. Marek Chmielewski
	Formacja chrześcijańska – próba syntezy

	Dr Magdalena Jóźwik, 
ks. dr Grzegorz Strzelczyk
	Formacja chrześcijańska w Kościele w Polsce. Pytanie o istotę i projekt formacji

	Ks. dr Krzysztof Wons SDS
	Formacja biblijna w Kościele w Polsce

	Ks. dr Piotr Kot
	Mistagogia liturgii posoborowej

	Bp dr hab. Rudolf Pierskała
	Aby wypełnić swoją misję we wspólnocie Kościoła. Formacja osób świeckich

	Dr Ewa Porada
	Chrześcijanie w świecie. O społecznych aspektach i obszarach formacji w Kościele

	Dr hab. Wioletta Szymczak, prof. KUL
	Przekaz wiary i formacja w parafii i rodzinie

	Bp Artur Ważny, 
ks. Marcin Słodczyk
	Duszpasterstwo młodzieży w Kościele w Polsce. Wyzwania, szanse i strategie na przyszłość

	Bp Grzegorz Suchodolski, 
bp dr Adam Bab
	Maryjny wymiar formacji chrześcijańskiej

	O. dr hab. Grzegorz Maria Bartosik OFMConv, prof. UKSW
	Troska o ochronę dzieci i młodzieży – przesłanie Ewangelii, wymagający obowiązek i realna szansa

	Ks. Piotr Lorek SDB
	Aktualność „pedagogii nowego człowieka” Czcigodnego Sługi Bożego ks. Franciszka Blachnickiego (1921–1987) wobec współczesnych wyzwań pastoralnych

	Bp dr Adam Wodarczyk

	Aneksy
	Franciszek
	Ku Kościołowi synodalnemu – komunia, uczestnictwo, misja
	Dokument końcowy
	Duszpasterstwo polskie w obliczu napływu migrantów i uciekinierów

	Ks. prof. dr hab. Maciej Ostrowski
	Informacje o materiałach dla rodzin

	dr Ewa Porada


